
 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

 
 

L o s  o b j e t o s  n o  t i e n e n  d e s e o s :  

 h a c i a  u n a  a n t r o p o l o g í a  d e  l a  t e c n o l o g í a  

l e j o s  d e l  a n t r o p o c e n t r i s m o 1 
 

2 0 2 1  
 

A l f  H o r n b o r g  
 

T r a d u c c i ó n  d e  E m m a  B a i z a b a l  
( S e m i n a r i o  T e c n o l o g í a s  F i l o s ó f i c a s )  

 

 

 

 

1. Introducción 

 

uchos antropólogos están experimentando un dilema en relación a las 

afirmaciones, actualmente generalizadas, sobre la «agencia objetual». Tales 

afirmaciones son profesadas por varias vertientes traslapadas del 

pensamiento social contemporáneo, tales como el giro materialista, el giro ontológico y el 

posthumanismo. Su común denominador puede ser identificado como «postdualismo» 

(Escobar, 2018)
2
. 

Aunque de maneras diversas, la mayoría de los defensores de estas aproximaciones 

comparten la ambición por combatir las distinciones convencionales modernas que 

impulsan la dominación y el neocolonialismo Euro-Americano (e.g., Barad, 2019; Bennet, 

2010; Blaser, 2013; Braidotti, 2019; Cadena, 2015; Escobar, 2018; Haraway, 2016; Latour 

1993, 2004a, 2018; Law, 2015; Tsing, 2015). Así, tienden a identificarse como críticos de las 

 
1

 Hornborg, A. (2021). Objects Don’t Have Desires: Toward an Anthropology of Technology beyond 

Anthropomorphism. American Anthropologist, 123(4), 753-766. https://doi.org/10.1111/aman.13628  

2

 Escobar (2018, xi, 20) habla fructíferamente de tendencias académicas «posdualistas» enfatizando la 

relacionalidad, «la agencia de los no-humanos y cierta atención renovada a la materialidad». Rastrea la 

genealogía de la «ontología política» (Blaser, 2013) desde el campo interdisciplinario de la ecología política, a 

través del post-estructuralismo hacia la actual fase que «puede ser descrita ampliamente como 

post-constructivista y neomaterialista», y que es mejor captada bajo la categoría de «giro ontológico» 

(Escobar, 2018: 63-64). Escobar muestra convincentemente cómo varias ramas del giro ontológico pueden 

ser vistas como esfuerzos análogos por abordar partes subordinadas de pares dualistas como lo humano y 

no humano, lo vivo y lo inerte, y la mente y la materia (95-96).  

M 

https://doi.org/10.1111/aman.13628


| 174  

ALF HORNBORG 

estructuras de poder globales y a representar una postura subalterna y subversiva. Entre las 

características del pensamiento que son comúnmente identificadas como sostén de las 

estructuras de poder hay tres preceptos duales de la Ilustración centrales e 

interrelacionados: la distinción entre naturaleza y sociedad; entre humanos y no humanos; 

y entre vivientes y no vivientes. En las últimas décadas, críticas a estos elementos de una 

concepción convencional moderna del mundo han ganado preminencia en diversas áreas 

de ciencias sociales y humanidades, incluyendo a la antropología.  

Al ser particularmente familiar y simpática respecto de las ontologías 

no-occidentales, la antropología tiene una relación ambivalente con las críticas de estas tres 

principales distinciones modernas. En primer lugar, a pesar del recordatorio constante de 

las inequidades globales y del intenso compromiso por la defensa de los grupos 

marginalizados, los antropólogos no siempre están convencidos que abandonar la distinción 

entre naturaleza y sociedad podría contribuir a la emancipación de tales grupos. Al 

contrario, una lucha por la emancipación requiere una clara identificación de la estructura 

social represiva que los marginaliza. En segundo lugar, mientras que los antropólogos 

pueden estar preparados para adoptar el rechazo al excepcionalismo humano, el 

fundamento mismo de una disciplina como la antropología es, precisamente, que el estudio 

de los seres humanos requiere herramientas y metodologías conceptuales especiales, tales 

como el desciframiento de los sistemas simbólicos. Esto no es antropocentrismo sino el 

reconocimiento directo de la especificidad humana. En tercer lugar, tomar en serio las 

convicciones de sus informantes de que los objetos abióticos pueden tener agencia es 

generalmente difícil de reconciliar con la experiencia cotidiana de los antropólogos. Una 

cosa es llevar a cabo etnografía sensible documentando respetuosamente las aserciones de 

los propios informantes sobre la agencia de los objetos, pero otra muy diferente internalizar 

seriamente tales afirmaciones como si fueran declaraciones válidas sobre la realidad. De 

estas tres maneras, muchos antropólogos tendrán que separar cognitivamente la actividad 

de documentar etnográficamente las convicciones de sus interlocutores de sus propias 

actividades políticas, analíticas y prácticas.  

En este artículo, discuto que muchas de las aserciones anti-Ilustración que han sido 

presentadas como emancipatorias son de hecho obstáculos para comprender la operación 

explotadora del capitalismo global. Mi objetivo es mostrar cómo algunas de las 

declaraciones aparentemente subversivas de la teoría social postdualista contribuyen a 

oscurecer aspectos cruciales de las asimetrías neocoloniales. Paradójicamente, para revelar 

cómo el pensamiento económico moderno falla mayormente en reconocer la aparición de 



| 175 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

la explotación global, necesitamos combatir la ontología convencional occidental desde una 

perspectiva diametralmente opuesta: delineando más precisamente la naturaleza frente a la 

sociedad, reconociendo la constitución simbólica única del mundo humano y rechazando 

la ilusión de que los objetos no vivos tienen agencia. Modificar la crítica al dualismo entre 

naturaleza y sociedad puede ayudar a exponer nuestras inclinaciones a fetichizar los 

artefactos tecnológicos, e iluminar las maneras alarmantes en que los sistemas simbólicos 

trasforman los sistemas naturales con los que se encuentra cada vez más entrelazado en el 

así llamado Antropoceno.  

Mis razones originales para querer entender las circunstancias del giro material 

contemporáneo derivan de mi lucha por argumentar que la disciplina económica, desde los 

tiempos victorianos, ha demostrado una deplorable atención a las dimensiones materiales 

de comercio mundial (Hornborg, 2019). La ciencia económica dominante formula sus 

preocupaciones sobre el intercambio global en los términos subjetivos de la percepción 

«utilitaria» las «preferencias» de los consumidores, y la «demanda» del mercado, al mismo 

tiempo que ignora cantidades objetivas de recursos físicos –trabajo, tierra, materiales, 

energía– que son encarnados en las mercancías comercializadas.
3 
De este modo, los precios 

sirven como un velo semiótico que tanto oscurecen como organizan las asimetrías 

materiales bajo una superficie ficticia de reciprocidad. Levantar este velo y exponer la 

materialidad del comercio mundial es un proyecto emancipatorio que busca una mayor 

justicia global.  

No menos que la ciencia económica, la ingeniería debería de reconocer los 

requisitos materiales –y las asimetrías globales– del crecimiento industrial. La esencia de la 

tecnología moderna es entendida predominantemente como conocimiento innovador 

–representado por un plano abstracto– más que como la articulación física de los 

componentes de la máquina, i.e., la forma material de la propia máquina. La perspectiva 

cognitivista de la tecnología es dominante en la concepción del mundo moderno de la cual 

brotó –una concepción que oscurece los flujos materiales asimétricos que sostienen la 

acumulación de la tecnología al representar un sistema semiótico (la economía) como 

material, y un proceso material (la tecnología) como un sistema de ideas–.  

 
3

 Las transferencias asimétricas de recursos biofísicos en el sistema mundo –comúnmente nombrados como 

intercambios ecológicos desiguales– son irrelevantes e incluso inadmisibles para los economistas neoclásicos 

tradicionales pero han sido extensamente documentadas a través de métodos como el análisis de flujo 

material (Dorninger and Hornborg, 2015; Dorninger et al, 2020). La materialidad asimétrica del intercambio 

mundial es una condición para el progreso tecnológico desde la Revolución Industrial.  



| 176  

ALF HORNBORG 

Mientras que la aspiración general de escapar del sesgo idealista en las humanidades 

tradicionales es comprensible y recomendable, algunas asunciones y metas representadas 

en las preocupaciones posthumanistas por la «nueva materialidad» me han parecido muy 

dudosas y muy poco emancipatorias. En su esfuerzo por atribuir agencia e incluso voz a los 

objetos abióticos, teóricos del giro materialista son propensos a borrar no sólo la frontera 

entre lo humano y lo no humano, sino también la frontera entre entidades vivas y no vivas. 

Desechar esta última distinción al atribuir propiedades de los seres vivos a las cosas no vivas 

es invocar lo que Karl Marx reconoce como fetichismo. Tal fetichismo ha afligido varios 

discursos interrelacionados en temas aparentemente diversos como la filosofía de la 

tecnología (Latour, 1996), la teoría de la complejidad (Latour, 2017), y la fenomenología 

del arte (Mitchell, 2005).  

En lo que sigue, discuto algunas de las afirmaciones hechas sobre estos temas e 

indico porqué algunas de ellas deben ser consideradas insostenibles. Mi atención estará en 

la inclinación de tales afirmaciones para ignorar las diferencias importantes entre la agencia 

de los seres vivos y los efectos físicos de los fenómenos abióticos. El abandono de esta 

distinción, argumento, tiene implicaciones ideológicas significativas al mitigar la 

responsabilidad humana y despolitizar la tecnología. Muestro que el desdibujamiento de las 

fronteras entre la evolución biológica y el desarrollo tecnológico sirve para naturalizar 

instrumentos de control social y explotación interespecie. Al centrar su atención en los 

artefactos en sí mismos, exponentes del giro materialista tienden a oscurecer la asimetría 

económica y las relaciones políticas de las que los artefactos tecnológicos modernos 

dependen y de las cuales están imbuidas. En este sentido, y aunque muchas veces se 

encuentran explícitamente opuestos al neocolonialismo, la preocupación postdualista por 

la «relacionalidad» (Escobar, 2018) se mantiene confinada a la interacción con ensamblajes 

locales más que aproximarse a tecnologías que son manifestación del metabolismo global 

social.  

Mi objetivo final es sugerir cómo una «antropología de la tecnología» renovada 

necesita abandonar nociones fetichistas de la agencia objetual para poder evidenciar cómo 

la economía política global genera tales ilusiones. Para lograr esto, será necesario clarificar 

la distinción entre aspectos naturales y sociales que se encuentran entrelazados en nuestros 

artefactos –esto es, la naturaleza y la sociedad no son concebidos como segmentos aislados 

de la realidad sino como distintas dimensiones analíticas–. Paradójicamente, para desvelar 

la materialidad del mundo social y la asimetría de flujos en las que las tecnologías 

globalizadoras recaen, necesitamos reconocer el poder causal (lo que no es decir la agencia) 



| 177 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

del dinero convencional –un artefacto cuyas repercusiones trascendentales los 

posthumanistas tienden a ignorar–. Una antropología de la tecnología «descolonial» tiene 

que entender, en último término, el propósito general del dinero como instrumento 

semiótico para representar los flujos asimétricos de recursos mundiales en términos de una 

reciprocidad ficticia del mercado de precios.  

 

2. Latour y la animación posthumana de todas las cosas  

 

El ímpetu fundacional hacia el giro materialista deriva de los estudios de la ciencia y 

la tecnología (ECT), y particularmente de la teoría del actor-red (TAR) de Bruno Latour. La 

perspectiva de los artefactos tecnológicos de Latour ha desconcertado a sus lectores por 

décadas, persuadiendo a muchos de que sus desafíos contraintuitivos a la teoría social tienen 

alguna forma sutil y fascinante de validez. En una serie de libros y artículos, a comienzos de 

1980, ha ofrecido argumentos serios y laboriosos para acercarse a las máquinas y otras 

formas de artefactos como «actantes» dotados de volición.
4
 En su libro sobre Aramis –un 

intrincado sistema de transporte automático diseñado para Paris, que falló en su 

materialización– Latour (1996) rastrea los procesos complejos que llevaron a su fracaso. Su 

intención es cambiar nuestra comprensión de tales procesos de una preocupación 

exclusivamente humana hacia el reconocimiento de las metas presupuestas por la 

tecnología misma. Como se ve claramente desde la portada, él quiere que los lectores 

comprendan que «la innovación tecnológica tiene necesidades y deseos, especialmente un 

deseo de nacer». En el prefacio, Latour indica que quiere abrazar las hasta ahora solitarias 

«personas interesadas en el alma de las máquinas» (1996, VII-VIII). Su empirismo radical 

rechaza ser constreñido por las asunciones tradicionales de la sociología humanista que 

privilegia los seres humanos como fuentes únicas de agencia, propósito y perspectiva. Su 

empirismo también obvia cualquier intento por identificar patrones sociales a macro-escala 

o estructuras impulsadas y reproducidas por los propósitos humanos, como el capitalismo 

o los sistemas-mundo en efecto, apenas un intento de teoría social.  

Al rechazar las distinciones entre la agencia de los humanos y los efectos de los 

objetos, la comprensión latouriana de los colectivos sociales termina por ignorar o desechar 

la significación de la comunicación intencional. Parece atribuir cero significancia a las 

 
4

 En su entusiasmo por abandonar el antropocentrismo, Latour ha terminado promoviendo el 

antropomorfismo. Aunque él lo negaría, ¿qué sería la atribución literal a los artefactos de «deseos», «puntos 

de vista» y «almas» sino antropomorfismo? 



| 178  

ALF HORNBORG 

motivaciones específicamente humanas, o incluso a la conciencia. La implicación debería ser 

que el impacto material de un terremoto o una erupción volcánica pertenece a la misma 

categoría del fenómeno que a las acciones originadas en el lenguaje o la legislación. Tal 

aplanamiento ontológico implica que la agencia es simplemente una cuestión de tener 

consecuencias y que no hay propósito involucrado. Lo que más molesta a los humanistas y 

los sociólogos tradicionales sobre la TAR es que los significados percibidos –es decir, la 

cultura– parecen no tener un rol significante en la organización de las acciones humanas. 

Para los antropólogos acostumbrados a pensar que el uso de los sistemas simbólicos 

complejos es lo que define la especificidad del comportamiento humano –y lo que justifica 

el esfuerzo de las humanidades y mucha de la teoría social– el rechazo del excepcionalismo 

humano por parte de Latour es difícil de aceptar.  

Parte de la razón por la cual la aproximación de Latour ha ganado tantos seguidores 

es que parece resolver los problemas cada vez más obvios del dualismo entre naturaleza y 

sociedad (Latour, 1993). Pero sólo lo hace superficialmente. No es difícil mostrar que 

muchos de los fenómenos del mundo real abarcan dicha división, pero esto no significa que 

tengamos razones para abandonar las categorías de «naturaleza» y «sociedad». Sería 

equivocado pensar que «naturaleza» y «sociedad» denotan parte de la realidad que pueden 

ser aisladas la una de la otra, pero tal distinción ontológica –referida constantemente como 

dualismo cartesiano (Escobar, 2018)– es muy diferente de la distinción analítica que 

debemos conservar. El cambio climático antropogénico, por ejemplo, ciertamente tiene 

aspectos tanto naturales como sociales, pero eso no nos da razones para aproximarnos a 

los ciclos de carbono y al capitalismo con las mismas herramientas conceptuales. Al 

confundir el dualismo cartesiano con la distinción analítica binaria, la cruzada extendida 

contra el dualismo naturaleza-cultura corre el riesgo de tirar al niño con el agua sucia.  

Dado que los objetos abióticos no pueden participar de los procesos simbólicos de 

comunicación que definen la especificidad de la sociedad humana, es incorrecto afirmar que 

«el proyecto de la TAR es simplemente extender la lista» de «quién y qué participa» como 

«actores completos» en la sociedad (Latour, 2005: 72). Aunque válida, la observación de 

que el uso de artefactos permite a los humanos integrar sociedades más extensas y 

complejas de los que son las tropas de babuinos (Strum y Latour, 1987), no lo es tanto 

afirmar que son dichos artefactos los instigadores de tal sistema social y asimetrías. La 

renuncia de Latour a distinguir entre agencia intencional de sujetos humanos y la 

consecuencia física de los objetos materiales sugiere ya sea una comprensión mecánica de 



| 179 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

los procesos sociales –impulsados no por actos de la volición sino por un impulso salvaje–

o un vitalismo metafísico que imbuye de deseos y propósitos a todas las cosas.  

Mucho de lo inaceptable entre las deliberaciones de Latour deriva de su uso 

idiosincrático de las categorías «sujeto» y «objeto». El autor constantemente aclara que la 

distinción entre sujeto y objeto coincide con la división entre sociedad y naturaleza, que es 

el diagnóstico de la tan denostada «constitución moderna». También argumenta que puede 

ser reemplazada por la distinción entre humano y no humano (Latour, 2004a: 237-238). Mi 

objeción es que ninguna de estas tres distinciones coincide. Las categorías «naturaleza» y 

«no-humanos» incluyen una gran diversidad de sujetos sintientes (Kohn, 2013), mientras 

que «sociedad» –como Latour mismo ha demostrado constantemente– incluye complejos 

bastos de objetos no humanos. El autor usa la distinción en su sentido político –evocando 

el poder del sujeto sobre el objeto– pero como cualquier diccionario podrá confirmar, la 

distinción también puede denotar una diferencia ontológica que distinga «una entidad 

pensante o sintiente; la mente consciente; el ego, especialmente como opuesto a cualquier 

cosa externa a la mente» (Allen, 1990: 1214). En el último sentido, una roca o un pedazo 

de metal es indudablemente diferente de un perro o un ratón, y la diferencia tiene enormes 

implicaciones en cómo teorizamos sus posibles vías de interacción con su ambiente
5
.

 

En sus más recientes libros, Latour (2017, 2018) ha volcado su atención a los 

procesos planetarios del Antropoceno. Mientras que las advertencias sobre el 

calentamiento global antropogénico ilustran la interfusión de la sociedad y la naturaleza –

definida como procesos dirigidos por las repercusiones de fenómenos simbólicos frente a 

fenómenos no simbólicos, respectivamente– esto no debería llevarnos a disolver esta 

distinción analítica, así como las calamidades meteorológicas del Antropoceno no vuelven 

el planeta en un sujeto vengativo y a la humanidad en su objeto pasivo
6
. 

 

 

 

 

 
5

 Como nos recuerda Gregory Bateson (1972: 379, 457), hay una diferencia crucial entre las maneras en las 

cuales una piedra y un perro reaccionarán ante una patada. Mientras que el énfasis de Bateson es la diferencia 

de fuentes de energía que impulsan el movimiento de la piedra y el perro, nosotros podríamos fácilmente 

centrarnos en sus diferentes capacidades para elegir una respuesta –esto es, su agencia. En el mismo sentido, 

Ingold (2011: 94) replica a Latour que «el concepto de agencia debe tener en cuenta la complejidad de los 

organismos vivos, opuesta a los organismos inertes. Es simplemente absurdo poner un grano de arena y un 

áfido en la misma balanza y decir que son equivalentes».  

6 Latour (2017) entusiastamente adopta la llamada hipótesis de Gaia de James Lovelock, según la cual la 

biosfera funciona teleológicamente, como un organismo gigante.  



| 180  

ALF HORNBORG 

3. En defensa de las distinciones (distintas de los dualismos) 

 

El impacto de Latour en las humanidades y las ciencias sociales es formidable. Más 

que nadie, ha proporcionado conceptos fundacionales para las aproximaciones postdualista 

como el giro materialista, el giro ontológico y el posthumanismo. Un número considerable 

de investigadores en humanidades y ciencias sociales están siguiendo su ejemplo y demanda 

que concedamos agencia y voz a los no-humanos. Pero una pregunta fundamental que 

raramente es contestada es qué incluye esta categoría de «no-humanos». Usualmente es 

aplicada a cualquier entidad material concebida, ya sea viva o no. Así, por ejemplo, puede 

denotar una mezcla amorfa de «microorganismos, animales, plantas, máquinas, ríos, 

glaciares, océanos, elementos químicos y compuestos» (Danowski y Viveiros de Castro, 

2017: 100). La tarea de emancipar a esta colección heterónoma de entidades estira nuestro 

vocabulario convencional y nuestra visión de mundo más allá de lo posible. ¿Qué significaría 

aceptar seriamente que los no-humanos abióticos –llegando hasta los elementos químicos– 

tienen propiedades que antes eran reservadas sólo a los humanos como la agencia, la 

participación en la sociedad, objetivos, deseos, perspectivas, derechos, responsabilidades?, 

¿cuáles serían las implicaciones políticas, de legislación y para la filosofía moral? 

Algunas indicaciones de a dónde podría llevarnos son previstas en el libro de Jane 

Bennett, Materia vibrante, en el que se busca que reconozcamos un «materialidad vital» 

recorriendo toda la materia. A partir de una larga lista de filósofos que van desde Spinoza 

hasta Deleuze, la agenda de Bennett se aproxima frecuentemente al misticismo, como 

cuando asegura que en lo profundo de las cosas inanimadas hay «una inexplicable vitalidad 

o energía, un momento de independencia y resistencia a nosotros y otros cuerpos: un tipo 

de poder-cosa» (2010: 18). Su análisis de un mega apagón ocurrido en Norte América en 

2003, al atribuir agencia a la propia red, parece absolver a los humanos de su responsabilidad 

en la operación de sus tecnologías. Refiriéndose a Latour, Bennett asegura que la 

electricidad en sí misma es un «actante» que contribuyó a la falla eléctrica. Más que dar 

cuenta del apagón a partir de los desperfectos en el diseño de la red, que en último término 

implicaría la falibilidad de la ingeniería humana, ella parece proponer realmente que la red 

en sí misma carga con una parte de la responsabilidad. Su teoría de materia vibrante, escribe, 

«presenta individuos simplemente incapaces de cargar con la responsabilidad total de sus 

efectos» (Bennett, 2018:37). «En un mundo de agencia distribuida», continúa, es «virtuoso» 

dudar al momento de asignar la culpa específica a los humanos. Las implicaciones de su 

argumento para nuestra aproximación general a los errores tecnológicos son tan 



| 181 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

extraordinarias como los infames juicios medievales donde los insectos podían ser 

perseguidos por arruinar las cosechas. Una cosa es reconocer que la responsabilidad por 

los errores es más difícil de determinar mientras más complejas son las tecnología –o que 

una tecnología particular mal construida debe ser revocada– pero proponer que el soporte 

carga con parte de la responsabilidad es claramente un caso de fetichismo. El 

desplazamiento de responsabilidad de los humanos a los objetos es una problemática 

consecuencia ideológica de la teoría del actor-red de Latour y la rama vitalista de Bennett.  

Después de todo, no hay ninguna duda de que las fronteras que Latour y Bennett 

quieren abolir son indispensables. Para Eduardo Kohn hay una distinción relevante por hacer 

entre las cosas vivas y no vivas. Basándose en su trabajo etnográfico con una comunidad 

Runa en las llanuras del Ecuador, advierte a los posthumanistas de aplanar «importantes 

distinciones entre humanos y otros tipos de seres, así como entre sujetos y objetos» (Kohn, 

2013:7). Lo que distingue a los seres vivos de los no vivos es que los primeros usan signos 

para «representar el mundo de una forma o de otra» (9). Al no reconocer formas no 

humanas de representación semiótica, argumenta Kohn, los posthumanistas como Deleuze, 

Bennett y Latour perpetúan el dualismo cartesiano que falla en reconocer los modos de 

subjetividad que hay entre la mente humana y la «materia insensible» (40). Lo que los 

humanos y los no humanos tienen en común es que son sí mismos. Los sí mismos no 

humanos tienen propiedades semióticas únicas que los distinguen de otros objetos como 

los artefactos. Tratar a los no humanos genéricamente –«amontonando 

indiscriminadamente cosas y seres»– es olvidar esto. Contra teóricos del actor-red como 

Latour y Bennett, Kohn concluye: «Sí mismos, no cosas, califican como agentes. La 

resistencia no es lo mismo que la agencia. Ni, contra Bennett, la materialidad confiere 

vitalidad» (92).  

Entonces, ¿Cuál es la diferencia entre los seres humanos y no humanos? Como han 

entendido los antropólogos al menos desde Lesli White (1940), lo que hace a los humanos 

excepcionales es ese signo especial que tiene una relación puramente convencional con su 

referente: el símbolo
7
.

 
Los significados simbólicos son negociados socialmente. Como Kohn 

observa (2013: 55): «la referencia simbólica, lo que hace a los humanos únicos, es una 

dinámica emergente anidada en [la] amplia semiosis viviente, de la cual emana y de la que 

depende». En otras palabras, mientras la semiosis distingue lo viviente de lo no viviente, el 

simbolismo distingue a los humanos de los no humanos.  

 
7

 Esto no niega que los humanos sean en muchos sentidos como cualquier otro mamífero, pero reconoce 

que su vida social se encuentra especialmente imbuida de comunicación simbólica.  



| 182  

ALF HORNBORG 

Los posthumanistas no parecen conferir significado alguno a ninguna de estas 

distinciones, lo que debería invalidar su aplanamiento ontológico implicado en las nociones 

de «agencia distribuida». En la medida en que los dilemas ambientales globales del 

Antropoceno comprenden un componente social puede ser identificada la reverberación 

generalizada de las tecnologías y economías humanas –fenómenos fundados e imbuidos en 

sistemas simbólicos– por toda la biosfera planetaria.  

 

4. La naturalización de la tecnología 

 

Cary Wolfe (2010, XXII-XXIII) ofrece una genealogía del posthumanismo, donde 

rastrea sus raíces hasta la emergencia de la cibernética a finales de 1940. El campo 

interdisciplinario de la cibernética borró las fronteras entre los organismos vivientes y las 

máquinas, así como entre los humanos y los no humanos. Originalmente orientada a 

construir tecnologías militares –como misiles de búsqueda de objetivos– que imitan a los 

organismos, se centraba en los procesos comunicacionales en sistemas vivos y no vivos.  

  El objetivo de la cibernética era replicar la vida a través de la tecnología, un proyecto 

que ha llevado a desarrollos modernos en robótica e inteligencia artificial. La conexión entre 

la cibernética y el giro materialista es evidente en lo que Wolf llama el «locus classicus» del 

posthumanismo: El manifiesto para ciborgs de Donna Haraway ([1985] 2014). Como 

Haraway explica en su introducción al manifiesto «un ciborg es un organismo cibernético, 

un hibrido entre la máquina y el organismo, una creatura de realidad social así como una 

creatura de ficción» (610). Mucho de lo que Haraway ha publicado tiene la clara intención 

de minar el excepcionalismo humano: no sólo expresa la magnitud en la que la vida humana 

está mutuamente enganchada con la vida de otras especies, sino que argumenta que la 

especie humana no es más única que cualquier otra forma de vida. En años recientes, los 

influyentes desafíos a los que Haraway ha enfrentado la distinción entre humanos y no 

humanos han sido aplicados a la difícil situación ecológica global del Antropoceno (Haraway, 

2016). Es difícil determinar cuáles son las implicaciones de su posición, no menos que 

respecto a la responsabilidad por la degradación ecológica (Hornborg, 2017c). En un punto, 

Haraway sostiene que «todos somos responsables ante y por la transformación de las 

condiciones para que las múltiples especies florezcan» (2016: 29), pero ante el trasfondo 

de su constante insistencia por disolver las fronteras entre humanos y no humanos, 

necesitamos preguntar a quién o qué se dirige su llamado a la responsabilidad.  



| 183 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

Como Latour, Haraway es una exponente fundacional del postdualismo. 

Originalmente bióloga, explica cómo nació su noción de lo ciborg: 

 

Lo que me interesaba era la posibilidad de concebirnos como sistemas 

de comunicación, ya fueran animados o inanimados, ya fueran plantas o 

animales, humanos o el planeta por sí mismos, Gaia, o máquinas de 

diversos tipos. Esta moneda corriente de teorizar la existencia, esta 

ontología común de todo como un sistema de comunicación y control 

era lo que me interesaba (Idhe y Selinger, 2003: 47-48). 

 

Para Haraway, el enfoque de la cibernética justifica el desenfoque del límite entre la 

vida y la no vida. Para Gregory Bateson (1972), el antropólogo vuelto biólogo reconocido 

como uno de los fundadores de la cibernética, el reto era desentrañar la lógica de la 

comunicación en los sistemas vivos –que proveyó a los cibernéticos orientados a la práctica 

con conocimiento para el diseño de tecnología de procesamiento de información–
8
.

 
El foco 

en la red interna de las máquinas –esto es, las ideas incorporadas en ellas– ha impedido 

apreciaciones sobre su metabolismo material. Incluso los defensores del SCOT –la 

«construcción social de la tecnología» (Bijker, Hughes y Pinch, 1987)– han descuidado el 

hecho de que los sistemas tecnológicos, al igual que los organismos, dependen de entradas 

específicas de sustancias materiales, y a ritmos específicos. Las tecnologías se encuentran, 

en efecto, construidas socialmente, pero lo que los constructivistas fallan en reconocer es 

que esto «social» incluye las proporciones de entradas materiales procuradas, generalmente 

a través de una red de transferencia de recursos organizados por el mercado global. Las 

sociedades y sus sistemas tecnológicos tienen un metabolismo –un metabolismo social– 

que muy raras veces ha preocupado a sociólogos, historiadores y filósofos de la tecnología. 

Ni siquiera los cibernéticos y sus herederos posthumanistas han reconocido la dependencia 

de la eficacia tecnológica en la estructura (asimétrica) del flujo de recursos globales. A este 

respecto, el «giro materialista» encabezado tanto por Latour y Haraway como por la ciencia 

económica, ha ignorado la materialidad del mercado global –y sus manifestaciones en la 

acumulación de la infraestructura tecnológica en zonas centralizadas del sistema global–. La 

aspiración de la cibernética por crear vida artificial ha desviado nuestra atención del 

desequilibrio político y las condiciones distributivas del progreso tecnológico. La pérdida de 

la frontera entre la vida y la no vida tecnológica ha oscurecido el ensanchamiento de la 

brecha económica entre las víctimas y los beneficiarios de la acumulación. Como es 

 
8

 Para Bateson, sin embargo, tales intentos por replicar tecnológicamente los sistemas vivos no justifican el 

borramiento de las fronteras entre tecnologías y organismos.  



| 184  

ALF HORNBORG 

tendencia entre las ideologías, la imagen de la tecnología como vida artificial termina por 

mistificar las inequidades sociales representándolas como naturales.  

La distinción tradicional entre natural y artificial se remonta a Aristóteles. Para esta 

tradición, los artefactos tecnológicos han sido entendidos como entidades generadas por 

las intenciones de los creadores humanos, mientras que los organismos vivientes son 

animados por un principio propios que deriva de la naturaleza, no de los humanos. Según 

Martin Heidegger, es la colonización de la Tierra por la modernidad tecnocrática lo que 

incrementa la dificultad por determinar donde comienza lo artificial y termina lo natural. La 

modernidad no sólo transforma la naturaleza y los humanos en instrumentos sino que a la 

vez naturaliza la tecnología. La naturalización ideológica de la tecnología puede ser rastreada 

desde la Naturphilosophie de Schelling y otros románticos alemanes del siglo XVIII a través 

de Vernadsky y Teilhard hasta la cibernética, la hipótesis de Gaia, la teoría de la complejidad 

y el posthumanismo de Latour y Haraway (Anderson, 2020). A todas estas perspectivas les 

es común la comprensión de la tecnología humana como una expresión creativa inherente 

a la potencia de la naturaleza misma. La inteligencia artificial y la robótica ilustran cómo lo 

que Heidegger lamentaba como instrumentalización de lo humano ha mutado en la 

humanización del instrumento –antropomorfismo literal–. Aunque se presente como 

subversivo, el posthumanismo así entendido termina por ser una extensión de la lógica 

instrumentalista capitalista. Aunque la «auto-regulación» cibernética de las tecnologías y del 

sistema Tierra (lo que Latour llama Gaia) no es sinónimo de sensibilidad y propósito –esto 

es, atributos de los sujetos vivientes– la insistencia de Latour (2017) en desechar la 

distinción es sumamente predecible, dado el contexto ideológico
9
. 

La naturalización de la tecnología moderna toma muchas formas y está muy 

extendida entre el público en general. Oscurece las obscenas diferencias globales entre 

salarios y poder adquisitivo que son condición misma de la existencia de tales tecnologías, 

garantizando a los instrumentos centrales de la explotación capitalista la apariencia 

ideológica de una neutralidad política y virtud autoevidente. David Nye (2006: 210) expresa 

una actitud sin lugar a dudas dominante: 

 

 
9

 Respecto a Gaia, Latour (2017: 95) pregunta: «¿Cuál es la diferencia, para un <superorganismo> entre el 

estatus de <ser sintiente> y aquél de <sistema de autoregulación>?» Esto debería ser obvio ara cualquiera 

que sepa distinguir entre un organismo vivo y el mercado o una máquina cibernética. Como nos recuerda 

Kohn (2015: 55), «las entidades que exhiben auto-organización, tales como los cristales, los copos de nieve 

o las vorágines, no están vivas. Ni siquiera, a pesar de su nombre, involucran a un sí mismo». [NT: En inglés 

self organization lleva el self (sí mismo) en el nombre, juego de palabras de difícil traducción al español]. 



| 185 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

La tecnología no es algo que viene de afuera; no es algo nuevo; es una 

expresión humana fundamental. No puede ser separada fácilmente de la 

evolución social, ya que el uso de herramientas se extiende milenios 

atrás… Es muy difícil imaginar una cultura pre-tecnológica o un futuro 

post-tecnológico.  

 

Tal continuidad entre las herramientas premodernas y la tecnología moderna es 

precisamente lo que filósofos de la tecnología tempranos han negado vehementemente. 

Heidegger ([1993] 2014: 305-306), por ejemplo, afirmaba que la «tecnología moderna […] 

es, en contraste a la técnica de manufactura antigua, algo completamente diferente y por 

ende nuevo». Como Idhe (1993: 32-33) nos recuerda, la reacción de los primeros filósofos 

de la tecnología a la maquinaria de la modernidad fue principalmente negativa. El cambio 

de actitud –a un discurso reciente en que los mencionados «padrinos distópicos» como 

Heidegger, Ellul, Mumford y Marcuse, han desaparecido (Idhe, 2010: 29-30)– es notable. El 

hecho de que las aprehensiones distópicas a la tecnología articuladas por Heidegger y otros 

se hayan vuelto tan difíciles de comprender parece indicar que la organización tecnológica 

de la existencia humana ha sido tomada por sentada, tal como el agua lo es para el pez. En 

cualquier caso, esto debería aumentar nuestra curiosidad sobre qué había en la tecnología 

moderna que hizo a los «padrinos distópicos» tan incómodos.  

 

5. Modernidad, dinero y causalidad del diseño artefactual  

 

En un capítulo donde examina críticamente las aproximaciones a la tecnología de 

Heidegger y Albert Borgmann, el filósofo Andrew Feenberg ([2000] 2014) sintetiza algunas 

de sus preocupaciones más importantes. El autor comienza por observar que los filósofos 

han sido tradicionalmente indiferentes al mundo material y ahora «se siente seguros 

ignorando a la tecnología completamente» (362). Así, resume las «premisas deterministas 

de una generación anterior» en lo que a este campo refiere: 

 

Para estos pensadores la modernidad continúa siendo caracterizada por 

una única forma de la acción y el pensamiento técnico que amenaza los 

valores no técnicos mientras se extiende cada vez más profundamente 

en la vida social… El resultado de este proceso es desastroso: el triunfo 

del pensamiento tecnológico, la dominación de la naturaleza y la 

demolición de la comunidad. Por ese motivo, la modernidad es 

fundamentalmente defectuosa.  

 



| 186  

ALF HORNBORG 

Inspirado en Heidegger y Borgmann, Feenberg analiza el fenómeno tecnológico 

moderno en términos de cómo su instrumentalismo –tanto en la práctica como en 

perspectiva– implica una descontextualización, reducción y autonomización sistemática, así 

como un posicionamiento estratégico de sus varios componentes. Ya sean humanos o cosas 

naturales, todas las partes a ser integradas en el sistema tecnológico son alienadas de sus 

contextos originales y despojados de sus cualidades originales, así como de sus relaciones 

diversas, con el fin de que sólo queden sus usos técnicos. Una vez que han sido reducidos 

perceptual y prácticamente a ser objetos autónomos válidos sólo por su utilidad funcional, 

humanos y artículos naturales son disponibles para su incorporación en procesos de 

producción abstractos y prediseñados. Expresado de esta forma, las críticas a la tecnología 

moderna de Heidegger y Borgmann duplican, en la esfera tecnológica, las preocupaciones 

marxistas y sustantivistas sobre la lógica del mercado (e.g., Polanyi [1944] 1957) y los análisis 

sociológicos más generales de las condiciones de la modernidad (e.g., Bauman, 2000; 

Giddens, 1990). Los conceptos heideggerianos de «instrumentalización» y «estructura de 

emplazamiento» denotan claramente la misma lógica societal subyacente que Marx y 

Polanyi denuncian como mercantilización, y que los sociólogos clásicos identificaron en un 

número de conceptos sintetizados por Gidden en el proceso de «desanclaje»
10
.

 
Los 

sociólogos clásicos –entre los que se encuentra Marx, Durkheim, Weber, Simmel y 

Tönnies– estuvieron envueltos en reflexiones intensas sobre las transformaciones radicales 

de la sociedad europea durante la emergencia de lo que ahora llamamos modernidad, y 

ellos claramente entendieron lo cercanas que eran estas transformaciones a la expansión 

del mercado de valores.  

No hay ninguna duda que es apropiado –y se alinea a lo que numerosos teóricos 

de la modernidad han argumentado– rastrear estas convergencias entre filósofos de la 

tecnología clásicos, la economía y la sociedad a la lógica del uso general del dinero. Al 

transformar todos los humanos y todas las cosas en mercancías intercambiables o 

«fungibles» –como «la fuerza de trabajo», «la energía», «los materiales» y «los recursos» 

en general– el artefacto multiusos del dinero alienta a los humanos a perseguir transacciones 

que inexorablemente generan procesos de desanclaje y reorientación como los que han 

sido fundacionales de la modernidad. La lógica conjunta del uso general del dinero es 

precisamente lo que conocemos como capitalismo, y sus repercusiones son tan 

 
10

 Tales convergencias son reconocidas en las ideas de Ingold (1997: 108) de que las reflexiones sobre el 

surgimiento de una tecnología dislocada es afín al surgimiento de una economía dislocada. La relevancia de 

las ideas de Polanyi ([1944] 1957) sobre la última son resaltadas en un volumen reciente editado por Chris 

Hann y Keith Hart (2009).  



| 187 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

«instrumentalizadoras» de las relaciones sociales como lo son de nuestra percepción de la 

naturaleza. Los procesos del capitalismo socialmente polarizantes y ecológicamente 

destructivos son generados por incansables algoritmos que emanan del meme del dinero 

multiusos: esta idea infinitamente poderosa que hace que todo el valor sea conmensurable 

y todas las cosas puedan ser convertidas en beneficio.  

Es profundamente paradójico que los ontólogos políticos y los posthumanistas, 

dadas sus inflexibles afirmaciones sobre la agencia de los seres abióticos –y sus críticas 

actuales al capitalismo– no hayan llamado la atención sobre el más potente de todos los 

artefactos. Como Escobar reconoce (2018), la aceptación de una recursividad entre los 

humanos y sus artefactos nos da buenas razones para considerar críticamente cómo éstos 

son diseñados. Una ontología relacional está basada en el entendimiento de que los sujetos 

y los objetos están mutuamente constituidos (101). Escobar escribe que «nosotros 

diseñamos nuestro mundo, y nuestro mundo nos diseña de vuelta» (4). Esto aplica para «el 

rango entero de objetos, herramientas, instituciones y discursos» (110-111). Aun así, en 

toda la literatura que afirma que los artefactos son activos causalmente –incluidos los 

extensos y convincentes argumentos de Escobar (2018) por un diseño anticapitalista– no 

hay ni una mención a la posibilidad de que el dinero pueda ser rediseñado
11
. 

Cómo esto pueda ser logrado para promover una sostenibilidad y justicia global 

está más allá de este artículo, pero ya en otro lado he delineado algunos principios básicos 

para tales reformas (Hornborg 2017d, 2019). Es suficiente aquí con decir que la 

comprensión postdualista de los estragos sociales y ecológicos a los que Escobar llama 

«euro-modernidad» (2018: 67), tienden a enfocarse en la imperfecta ontología de sus 

defensores, más que en los artefactos a través de los cuales se encuentran continuamente 

constituidos. Esta aproximación contradice visiblemente las ideas postdualistas de la 

relacionalidad y la agencia artefactual.  

 

 

 

 

 
11

 A pesar de todas sus dificultades, la noción de «agencia objetual» se reduce a la observación relevante de 

que el carácter de las relaciones sociales deriva del diseño de los artefactos que las media. Aunque Marx 

desecha las ambiciones owenitas para confrontar al dinero como inútil y utópico, argumentando que el dinero 

solo puede ser destronado si primero se cambian las relaciones de producción (Nelson, 2001a, 2001b), una 

versión no-antropomórfica y no-vitalista del neomaterialismo podría en efecto ofrecer una contribución crucial 

a la teoría social –por ejemplo, volteando el argumento de Marx, comprendiendo el dinero convencional 

como la fuente y la esencial de las relaciones de propiedad capitalistas.  



| 188  

ALF HORNBORG 

6. Los artefactos significan pero no son signos de su propia creación 

 

La mayor fuente de confusión entre los defensores del giro materialista parece ser 

el hecho de que los objetos de la cultura material, como los objetos naturales, están 

cargados de significado –para los humanos que se encuentran con ellos–. Teóricos del actor 

red, tienden a concebir tales significados como características propias de los objetos 

mismos, más que como atributos puestos por los agentes humanos. Latour (2017: 69-70) 

escribe: 

 

La significación es una propiedad de todos los agentes, en que nunca 

dejan de tener agencia; esto es igualmente cierto para [el mariscal de 

Tolstoy] Kutuzov, el Mississippi, el receptor CRF [hormona liberadora de 

corticotropina], la gravedad a través de la cual los cuerpos 

<comprenden> y se <influencian> mutuamente… En otras palabras, 

existencia y significación son sinónimos. Siempre y cuando sean actores, 

agentes significantes (Énfasis en el original). 

 

Latour equipara significación con agencia. Desde su perspectiva, parece, cada vez 

que un objeto es experimentado teniendo algún tipo de significado, está actuando. Esto 

claramente implica, en la visión del mundo de la TAR, que la existencia no sólo es sinónimo 

de significación sino también de agencia. Existir es actuar. Sería imposible para un objeto no 

actuar. Pero si la existencia es sinónimo de la agencia, ¿por qué no entonces despachar el 

concepto de agencia de una buena vez? En el uso defendido por la TAR, el concepto es 

completamente redundante: no podría discriminar de ninguna manera entre entidades que 

tengan o no tengan agencia. Según muchas de las implicaciones notables de la equiparación 

de Latour, debería ser privilegio de los astrólogos la agencia de las estrellas, de los animistas 

aquella de las formaciones geológicas, y de los devotos católicos la de los crucifijos y las 

reliquias.  

Atribuir poder agente a un objeto que deriva de cualquier significado que pueda 

serle atribuido es simple y puro fetichismo. Pero, como cualquier introducción elemental a 

los estudios culturales hará clara (e.g., Berger, 2014), los significados de los objetos no son 

características intrínsecas de los objetos mismos sino concedidos por sujetos sintientes en 

el contexto de relaciones específicas. El estudio de cómo los significados emergen en tales 

relaciones ha comprendido campos de estudio complejos como la fenomenología, que está 

atenta al entrecruzamiento de la experiencia humana y las características del ambiente. Los 

conceptos y perspectivas de la fenomenología son relevantes, por ejemplo, para la 



| 189 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

teorización de la experiencia humana de los artefactos, tales como el arte y la tecnología, 

pero también ha sido aplicada a otros aspectos de las relaciones humano-ambientales 

(Ingold, 2000; 2011). Ya que el punto crucial de partida de los estudios fenomenológicos 

es la experiencia subjetiva, sería un error categorial afín al fetichismo atribuir tales 

experiencias a la agencia de los objetos que son experimentados. En el contexto intelectual 

actual, sin embargo, incluso los más eruditos de los teóricos del arte pueden sucumbir a 

este error, como cuando W. J. T. Mitchell (2005) publicó un libro que preguntaba 

seriamente «¿qué quieren las imágenes?». El mensaje principal del libro, sintetizado en su 

portada, es que «tenemos que contar con que las imágenes no son sólo objetos inertes 

sino seres animados con deseos y motivaciones propias»
12
. 

Sin embargo, contrario a las afirmaciones de Latour, Bennett y Mitchell, es 

imperativo mantener una distinción entre los propósitos de los seres vivos y los efectos 

físicos o semióticos de los objetos abióticos. Para un artefacto, significar algo, o mal 

funcionar, no es actuar. Los significados y funciones de los artefactos derivan de las acciones 

humanas tales como la interpretación, el diseño y la manufactura, pero ellos no tienen 

agencia intencional. Que un artefacto signifique algo para alguien no es comunicar sino servir 

de vehículo para la comunicación entre agentes que están equipados para ello.  

La distinción entre seres intencionales y objetos significantes ha sido esencial para 

los antropólogos que por generaciones han teorizado la cultura material, anterior a los 

esfuerzos posthumanistas recientes por disolver las fronteras entre los humanos y los 

artefactos antropomorfizados. Contribuciones modernas fundacionales a esta literatura 

incluyen Appadurai (1986), Kopytoff (1986), Spyer (1998), and Miller (2005). La antología 

de Appadurai La vida social de las cosas (1986) es pionera en una especie de cuasi 

antropomorfismo, pero admitió que el título del libro era metafórico: se aproximó a los 

objetos «como si» llevaran vidas sociales. Los capítulos se encargan de los procesos 

culturales a través de los cuales, en diferentes periodos históricos y partes del mundo, varios 

artículos son atribuidos con significados y valores, y clasificados como más o menos 

intercambiables. El capítulo de Kopytoff ofrece un marco útil para entender el énfasis 

 
12

 Aunque fuera de la mira de este artículo, las consideraciones sobre la supuesta agencia del arte son 

sumamente relevantes para esta discusión. La aproximación de Alfred Gell (1998) ha sido comparada por 

Miller (2005: 13) con la de Latour, pero Miller concluye que «mientras Latour busca a los humanos debajo 

del nivel de la agencia humana, Gell busca a través de los objetos la agencia humana que inferimos que éstos 

tienen». Mientras Gell (1998) equipare agencia con intencionalidad humana que puede ser delegada a los 

artefactos, esto sería negar la agencia obvia –en el sentido de acción impulsada por un propósito interior– de 

los organismos no humanos (Ingold, 2011: 213-214). Como he argumentado en otro lado (Hornborg, 2017a), 

la intencionalidad es una subcategoría del propósito distinguido por la auto-conciencia. 



| 190  

ALF HORNBORG 

europeo moderno por la distinción entre personas y objetos en términos de los procesos 

de «singularización» (exención de intercambiabilidad) frente a «mercantilización». 

 

En sociedades pequeñas no comercializadas, el impulso por la 

mercantilización fue contenida por las inadecuaciones del intercambio 

tecnológico, especialmente, la ausencia de un sistema monetario bien 

desarrollado (Kopytoff, 1986: 87)
13
. 

 

Kopytoff relata la ausencia relativa de comercialización en contextos sociales 

premodernos a «la escasa difusión, hasta el siglo XX, de la moneda de uso corriente» (89). 

Como observamos en la sección anterior, la aparición de esta forma específica de 

signo-moneda en un contexto social particular tiene implicaciones extraordinarias para la 

organización tanto de las relaciones sociales como de las relaciones humano-ambientales. 

Pero hay una diferencia crucial entre las discusiones tradicionales en la antropología 

económica y aquellas de los defensores del giro materialista: mientras que los primeros se 

aproximan a los valores semióticos y propiedades de las cosas no humanas como productos 

de las atribuciones humanas, los últimos tienden a tratarlos originariamente de las cosas 

mismas. Más que ver el meme del dinero multiusos como un fenómeno cultural 

problemático, podría esperarse que los nuevos materialistas propongan simplemente que 

el dinero tiene deseo por el capitalismo. Pero, tal comprensión de las repercusiones 

algorítmicas de los fenómenos abióticos específicos es tan engañoso como decir que los 

minerales desean formar cristales, que el agua congelada los copos de nieve o que el agua 

corriente, la vorágine. 

Hace varias décadas, discusiones antropológicas sobre la cultura material trataron 

diversos casos de estudio sobre cómo los humanos y los artefactos están mutuamente 

constituidos (e.g., Miller, 2005; Spyer, 1998), sin embargo, fue generalmente reconocido 

que imputar agencia autónoma a los objetos –esto es, fetichismo– es un fenómeno cultural 

que es explicable en último término por las percepciones humanas.
14 

En este sentido, la 

relación entre humanos y artefactos era vista como asimétrica. Desde ese entonces, muchos 

antropólogos adoptaron la convicción de Latour de que la significación y la agencia son 

sinónimos, y su consecuente implicación de que la relación entre humanos y artefactos es 

 
13

 Como se ha hecho evidente en este artículo, yo no comparto las implicaciones de Kopytoff de que el 

dinero multiusos es una tecnología más «desarrollada» y «adecuada» para manejar el intercambio que las 

monedas premodernas.  

14 La posición antropológica clásica es resumida por Marshal Sahlins (1976: 170): «Ningún objeto, ninguna 

cosa tiene ser o movimiento en la sociedad humana más que por la significación que el hombre [sic] puede 

darle».  



| 191 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

simétrica, así como que el concepto mismo de fetichismo es un sinsentido (Latour, 2010)
15
. 

Sin los atributos y percepciones procedentes de los sujetos humanos, debemos asumir, 

sería absurdo hablar de la agencia de los artefactos.  

 Dado que los bienes de consumo y otros artefactos que constituyen a las personas 

humanas son en sí mismos productos de la cultura humana, Miller (2005: 38) nos recuerda 

que el desafío es «mostrar cómo las cosas que hacen las personas, hacen a las personas». 

Esta aproximación, mientras que reconoce la recursividad en la relación entre sujetos y 

objetos, conserva el rol crucial de los humanos como iniciadores de tales relaciones. Para 

repetir las palabras de Escobar (2018: 4), «nosotros diseñamos el mundo, y el mundo nos 

diseña de vuelta». El sentido político del diseño no debe ser sobrestimado, pero como ha 

sido indicado en la sección anterior, el desafío de un «diseño ontológico» anticapitalista 

(110) debe identificar los artefactos de raíz del capitalismo y decir cómo deben de ser 

rediseñados.  

Más que investigar y exponer la inclinación humana hacia el fetichismo –la 

manipulación de los artefactos que oscurece las relaciones sociales al desviar la atención 

lejos de ellas– los neomaterialistas ven el concepto mismo de fetichismo como 

condescendiente (Latour, 2010). «Acusar algo de ser un fetiche», dice Latour (2004b, 243), 

«es el gesto final más gratuito, irrespetuoso, insensato y bárbaro». Si los objetos parece que 

tienen agencia por sí mismos, nos es dicho, es porque la tienen. La materialidad de los 

artefactos es así disociada de las asimetrías socio-metabólicas globales que la hacen posible, 

y que debería ser tarea de los científicos sociales desenredar. Desde la perspectiva del 

neomaterialismo latouriano, parece, la medida en que las repercusiones de los artefactos 

son efectos mistificados de las relaciones sociales no es asunto de investigación. Las 

dimensiones ideológicas de tales acepciones son evidentes.  

 

7. De la miopía de la agencia objetual hacia una antropología de la tecnología 

renovada 

 

La ambición por abandonar la postura privilegiada de la narrativa dominante ha 

propiciado una antropología obligada a tomar al pie de la letra las afirmaciones ontológicas 

 
15 Si la significación es tratada como un acto inducido por los artefactos mismos, incluso el concepto de 

«cultura» pierde su significado. Sin embargo, como ha sido demostrado por diversos estudios sobre la agencia 

objetual en contextos no occidentales (e.g., Santos-Granero, 2009), es perfectamente posible acordar la 

mayor significación a las experiencias de agencia abiótica documentadas etnográficamente, sin abandonar las 

perspectivas antropológicas sobre el rol fundamental de las percepciones culturales.  



| 192  

ALF HORNBORG 

de sus interlocutores (Hornborg, 2017b). En lugar de usar calificativos como «los Runakuna 

creen» o «los Araweté se comportan como si», muchos de los etnógrafos contemporáneos 

simplemente afirman que lo que sus informantes perciben es lo que es. Sugerir una 

distinción entre lo que es percibido y lo que es podría sonar condescendiente. Irónicamente, 

el efecto inadvertido de esta postura empirista igualitaria es minar los intentos por encubrir 

características de la realidad que no son inmediatamente evidentes para las participantes, 

incluidas las estructuras de poder globales. Esto es particularmente claro en el contexto de 

las relaciones entre humanos y artefactos. Mientras que es inminentemente justificable 

documentar respetuosamente cómo los nativos del Amazonas experimentan los artefactos 

en diferentes grados de subjetivación y personificación (e.g., Santos-Granero, 2009), esta 

aproximación no es suficiente para teorizar la fetichización de los objetos que sirven de 

instrumentos a una economía política (Hornborg, 2015). Paradójicamente, una antropología 

postcolonial sería reacia a identificar el fenómeno del fetichismo como una relación humana 

subyacente a los objetos tales como las mercancías, el dinero y los artefactos tecnológicos.  

Michael Taussig (1980, 36), basándose en Marx, explica cómo somos engañados 

por nuestros objetos:  

 

Si “cosificamos” partes de un sistema vivo, ignoramos el contexto del que 

son parte, y observamos que las cosas se mueven, por decirlo de un 

modo, lógicamente las cosas serán consideradas como si estuvieran vivas 

y tuvieran autonomía. Si se les considera como meras cosas, aparecen, 

en cambio, como si fueran cosas animadas, fetiches. 

 

La idea fundamental de Marx es que objetos tales como los tokens monetarios y 

las mercancías son comprendidos erróneamente como fuentes autónomas de 

productividad y agencia, cuando de hecho significan relaciones sociales de intercambio. 

Mostró cómo nuestra preocupación con la manipulación de objetos afianza las relaciones 

de explotación al desviar nuestra atención de ellas. En otras palabras, los objetos materiales 

son vehículos de las relaciones sociales que producen esas mismas relaciones, precisamente 

al enfatizar su intangibilidad. Invirtiendo la fenomenología del regalo, famosamente ilustrada 

por Mauss, la experiencia de los objetos mercantiles se encuentra separada de las relaciones 

sociales que representa, aun así, en ambos contextos los objetos se vuelven foco de la 

atención humana y les son atribuidos autonomía. Ya sea que sean percibidos como 

extensiones de sus dadores o como encarnaciones de trabajo abstracto y anónimo, los 

artefactos involucran campos intangibles de relaciones sociales de las cuales ellos mismos 



| 193 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

son manifestaciones. El fetichismo es no identificar el sistema de fronteras de un objeto. 

Tratar de extirparlo, por así decirlo, del contexto socio-metabólico de su producción.  

Aunque este relato transcultural del fetichismo –como reificación– es sin lugar a 

dudar anatema para muchos etnógrafos modernos, debería ser esencial para un renovado 

compromiso antropológico con la tecnología. Ésta, como observa Pfaffenberger (1988: 237, 

250) está «al centro de lo que los occidentales (y las personas occidentalizadas) tienden a 

celebrar de sí mismas» y es una «fuerza mistificada de primer orden». Los esfuerzos de 

finales de los años ochenta y noventa por fundar una antropología de la tecnología (Ingold, 

1988, 1997; Lemonnier, 1993; Pfaffenberger, 1988, 1992) no fueron más allá de lo que 

Latour, los EST y la TAR ya proclamaban sobre las interacciones reciprocas entre las 

personas y los artefactos. En un artículo publicado originalmente en 1990, Ingold (2000, 

313) nota que la tecnología ha sido «considerada una de esas cosa, como el clima o la 

ecología…. Cuyo estudio puede ser dejado a cargo de otros. Como el clima es para los 

meteorólogos y la ecología para los ecologistas, así la tecnología es dejada en manos de los 

ingenieros». 

Treinta años después, el potencial de una antropología de la tecnología 

emancipatoria sigue sin ser explorado. Las preocupaciones empiristas con la agencia de los 

artefactos antropomorfizados simplemente no levantan preguntas sobre las relaciones de 

intercambio global subyacentes que se encuentran incorporados en nuestros aparatos 

tecnológicos. A este respecto, los consumidores de mercados americanos se encuentran 

tan protegidos de las narrativas hegemónicas como los nativos del Amazonas. Es difícil ver 

en los estudios antropológicos sobre las relaciones entre los humanos y los artefactos, como 

se llevan actualmente a cabo, cómo es posible iluminar las estructuras de poder globales.  

Entonces, ¿Cómo debería proceder una antropología de la tecnología crítica? Lo primero 

que debería de hacer sería rechazar decisivamente la afirmación de que los objetos no vivos 

pueden tener agencia. Los artefactos tecnológicos no se encuentran impulsados por la 

autonomía, sino por las condiciones de intercambio mundial. En la medida en que el 

desdibujamiento de fronteras entre la vida y la no vida se encuentra justificada por las 

referencias al animismo no-occidental, deberíamos recordar que la miríada de explicaciones 

etnográficas de los objetos inanimados tiende a basarse en narrativas de interlocutores 

nativos, no en la experiencia de los etnógrafos. Se trata de afirmaciones sobre las relaciones 

entre humanos y artefactos, más que sobre artefactos separados de tales relaciones –una 

aproximación que presumiblemente sólo los modernos querrían–. Declaraciones sobre 

relaciones contextuales intrincadas, que inevitablemente terminan siendo distorsionadas y 



| 194  

ALF HORNBORG 

exotizadas en medio de la traducción etnográfica (Hornborg, 2017b). Para estar seguros, 

las creencias sobre objetos animados pueden moldear de maneras específicas la agencia 

humana, pero sería fetichista atribuir tal agencia humana a un propósito emanado 

autónomamente de los objetos. En la teoría antropológica al menos, conceptos tales como 

agencia, propósito y deseo deben ser reservados para los organismos vivos –y la distinción 

entre entidades vivas y no vivas debe ser mantenida más que borrada–. Sólo las cosas vivas 

pueden escoger cómo responder a los signos.  

En segundo lugar, los antropólogos deben estar preparados para defender el 

excepcionalismo humanos. Es irónico que una parte sustancial de la profesión antropológica 

se haya sometido tan entusiastamente a las afirmaciones (de los detractores del 

«antropo-excepcionalismo») que implican que el estudio de los humanos puede fácilmente 

ser dejado en manos de biólogos e ingenieros. El estudio de los humanos –y de las 

operaciones de sus artefactos– requiere una comprensión profunda del rol de los símbolos. 

Las ciencias naturales no tienen las herramientas apropiadas para analizar los sistemas 

simbólicos, principalmente porque no las necesitan: los símbolos no son encontrados en 

ninguna otra parte más que en las sociedades humanas.  

Esto nos lleva directamente al tercer imperativo: el reconocimiento de la distinción 

entre naturaleza y sociedad. La crítica de Latour (1993) a la «purificación» moderna de las 

cosas como perteneciendo ya sea a la sociedad o a la naturaleza es válida, siempre y cuando 

se aplique a fenómenos tangibles como las tecnologías, los cuerpos, los paisajes o el cambio 

climático, pero no invalida las distinciones analíticas en lo social/simbólico y los aspectos no 

simbólicos de tales fenómenos. Los artefactos invariablemente entrelazan aspectos 

simbólicos y no simbólicos –esto es, sociedad y naturaleza–. La ilusión moderna fundamental 

no es que hay una distinción que debe hacerse entre naturaleza y sociedad, como dice 

Latour, sino que los fenómenos económicos y tecnológicos se encuentran clasificados 

exclusivamente en uno u otro terreno. Desde el siglo XIX, los economistas han creído que 

sus explicaciones del crecimiento económico no tienen necesidad del conocimiento de la 

naturaleza, mientras que los ingenieros han creído que sus explicaciones del progreso 

tecnológico no necesitan del conocimiento del mundo social (Hornborg, 2019). Tales 

ilusiones han sido fundamentales para la modernidad pero comienzan a ser desenredadas 

en el Antropoceno.  

Nuestras categorías convencionales nos han prevenido de comprender cómo el 

dinero invocado mágicamente en Wall Street permite nuevas tecnologías para la extracción 

de petróleo que amenazan con hacer de la biosfera un lugar inhabitable. En retrospectiva, 



| 195 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

apenas nos damos cuenta que los límites del sistema de la tecnología a vapor de la industria 

temprana en Gran Bretaña incluían el lucrativo intercambio comercial de esclavos del 

Atlántico y las plantaciones de algodón americanas (Inikori, 2002). Tales ejemplos deberían 

ayudarnos a reconceptualizar lo que realmente son las tecnologías. Ambos casos desafían 

nuestras fronteras conceptuales dualistas entre lo semiótico y lo biofísico, lo que niega la 

capacidad de las percepciones humanas subjetivas –o como los economistas llaman a «la 

voluntad de pagar»– para intervenir en la causalidad material de la biosfera. Tal 

contaminación de lo objetivo por lo subjetivo fue desterrada de la Ilustración, en el punto 

de la historia en que la tecnología moderna emergió simultáneamente como su refutación 

y su opaca nueva instanciación. Tal como el capitalismo industrial oscureció la continuidad 

entre las primeras formas de la acumulación capitalista, la máquina propuso una 

discontinuidad decisiva de cara al fetichismo premoderno. Si bien fue presentada como la 

verificación por excelencia de la cruzada ilustrada en contra de la magia, la tecnología 

moderna ahora se presenta a sí misma precisamente como una ilustración globalizada de 

cómo las percepciones humanas pueden ser convertidas en eficacia moderna. Para 

parafrasear a Taussig (1980, 36), hemos «cosificado» los elementos instrumentales del 

sistema mundo, hemos observado que se movían y los hemos considerado vivos y con 

autonomía. Aun así, aunque invalidando el dualismo ontológico que separa lo subjetivo de 

lo objetivo, el fenómeno de la tecnología moderna sólo puede ser explicado manteniendo 

una distinción analítica entre lo social y lo material.  

Una antropología de la tecnología debería centrarse en la manera especial en que 

los artículos modernos de la cultura material son fetichizados en la sociedad mundial. 

Debería investigar la naturaleza exacta de esta discontinuidad en las relaciones entre 

humanos y artefactos en los contextos no modernos frente a los contextos modernos, 

explorando la inversión desconcertante por la cual las cosas que parecen inertes pero están 

presuntamente animadas pueden ser contrastadas con las cosas que se mueven pero no 

están vivas. Como los artefactos preindustriales, el uso de objetos tecnológicos modernos 

se encuentra codeterminado por aspectos socio-simbólicos y no simbólicos, pero la 

globalización, más que nunca, oscurece la base social de su eficacia. Mientras que las 

tecnologías modernas son entendidas convencionalmente como aparatos políticamente 

neutros al poner la naturaleza a trabajar (i.e., aprovechando los recursos naturales), en un 

análisis más detallado se revelan como estrategias para el desplazamiento del trabajo y las 

cargas ambientales a otros segmentos de la sociedad mundial. Más que simplemente revelar 

el potencial de la naturaleza, su rol es salvar tiempo y espacio para esas categorías sociales 



| 196  

ALF HORNBORG 

que pueden pagarlo –a expensas del tiempo de trabajo y el espacio natural de los que no 

pueden–. Como otro tipo de ilusiones mágicas, sin embargo, su eficacia pende de oscurecer 

su confianza en las percepciones humanas subjetivas. Las tecnologías son contingentes de 

los índices construidos socialmente, y tales índices –determinados por los precios del 

mercado– se encuentran de hecho dependientes de las percepciones humanas. En este 

sentido, la maquinación global de una tecnología que aparenta neutralidad debe ser sensible 

de deconstrucción tal como las otras formas de magia (Hornbogr, 2016). En un sentido 

todavía no visible para el mismo Marx, la etimología del concepto de fetichismo (de una 

palabra portuguesa para la magia) confirma su aplicabilidad a la tecnología moderna. La 

eficacia material de la máquina –su capacidad física para conducir trabajo– no es una mera 

revelación de la naturaleza sino igualmente un producto de la sociedad. Es en este sentido, 

más que en la negación de la distinción entre naturaleza y sociedad profesada por Latour, 

que la discontinuidad entre las ontologías premodernas y modernas debe ser reconsiderada.  

 

8. Conclusiones  

 

He argumentado a lo largo de este artículo que a pesar de que muchos de los 

desafíos posdualistas a la ontología moderna son de sobra justificados –particularmente el 

reconocimiento de una relacionalidad recursiva entre humanos y artefactos, así como el 

énfasis en la materialidad– tienden a no ser completamente consistentes con sus propias 

premisas. Es paradójico, por ejemplo, que los investigadores que reconocen a los artefactos 

como «actantes» no consideren la agencia del dinero, y que aquellos que enfatizan tomar 

en serio la materialidad, han seguido a economistas tradicionales ignorando la materialidad 

del comercio mundial. Para que la potencia crítica del giro ontológico se materialice, sus 

defensores deben completar la vuelta en U de la antropología: más allá de forrar con 

ontologías no modernas de la periferia neocolonial, necesitan llevar la atención más 

sistemáticamente a la ontología moderna que emergió en la Gran Bretaña colonial 

paralelamente a la disciplina antropológica misma.  

Los defensores del nuevo materialismo están justificados en querer dotar de mayor 

significación a los aspectos materiales de la vida social, de las que les ha sido concedida. 

Perspectivas tradicionales en diversos campos, que van de la filosofía y la antropología a la 

ciencia económica y la ingeniería, tienden a tener sesgos idealistas. Sin embargo, los nuevos 

materialistas generalmente han fallado al integrar su énfasis en la materialidad con visiones 

útiles en torno a las relaciones de intercambio social global que condicionan la complejidad 



| 197 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

de los artefactos físicos. Prototípicamente, las preocupaciones de Bruno Latour con la 

agencia material de los artefactos modernos ignoran cualquier consideración de los flujos 

de fuentes sociales asimétricas de los cuales los artefactos son su manifestación –y de los 

cuales la profesada agencia es contingente–. Esto es fetichismo –lo he llamado «fetichismo 

de la máquina» (Hornborg, 1992), en el sentido clásico del término–. Aun así, es sólo una 

manera de las tres principales en que el giro materialista puede servir de apoyo ideológico 

el orden capitalista mundial.  

El segundo sentido en que la nueva materialidad tiene implicaciones ideológicas es 

por su desplazamiento de la responsabilidad humana hacia los artefactos. Así, afirma 

explícitamente Jane Bennett que su aproximación vitalista absuelve parcialmente a los 

humanos de la responsabilidad sobre las repercusiones de los sistemas tecnológicos en los 

que se encuentran imbricados. Esto es menospreciar la medida en la que las tecnologías se 

encuentran imbuidas de intereses políticos perniciosos (Winner, 1986).  

Una tercera manera en la que la giro material tiende a la despolitización de la 

tecnología es naturalizándola. Esta inclinación tiene una genealogía tan profunda como la 

industrialización misma, que se remonta a los románticos del siglo XVIII como Schelling. Al 

borrar las fronteras entre artificio y naturaleza –y así entre lo que puede y no puede ser 

criticado– posthumanistas como Donna Haraway involuntariamente difuminan la viabilidad 

de una crítica política a la tecnología moderna.  

La fetichización de los artefactos tecnológicos promovida por el giro materialista es 

una agudización, en la esfera de la teoría social, del encantamiento dominante con la 

tecnología. En ambos niveles, el fetichismo de la máquina equivale a un llamativo 

menosprecio por la dimensión distributiva global de la constitución tecnológica de la 

modernidad. Una reconsideración antropológica de la cultura material contemporánea 

debe evitar atribuir agencia, responsabilidad y animismo a los artefactos, aunque los aparatos 

electrónicos modernos con los que entrelazamos nuestras vidas perturben el secuestro 

cartesiano de la naturaleza y la sociedad. Ya que las fuerzas que animan las tecnologías 

modernas son inexorablemente sociales, requieren análisis tajantes a través de los lentes de 

una teoría social posdualista que extienda su énfasis en la racionalidad hacia una escala 

global y su reconocimiento de la causalidad artefactual a la lógica del signo dinero. Dado 

que la tecnología es, de hecho, una «fuerza mistificadora de primer orden» una antropología 

de la tecnología renovada se enfrenta a una tarea momentáneamente importante. 

 





| 199 

 

Los objetos no tienen deseos                                                                       h é n a d a s  |  V  

Bibliografía 

 

ALLEN, R. E. (1990). The Concise Oxford Dictionary of Current English (8ª ed.). Oxford: 

Clarendon. 

ANDERSSON, D. (2020). Artificial Earth: On the Genealogy of Planetary Technicity. 

Linköping: Linköping University. 

APPADURAI, A. (ed). (1986). The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective. 

Cambridge: Cambridge University. 

BARAD, K. (2019). «After the End of the World: Entangled Nuclear Colonialisms, Matters 

of Force, and the Material Force of Justice». Theory & Event 22 (3): 524-50. 

BATESON, G. (1972). Steps to an Ecology of Mind. Frogmore: Paladin. 

BAUMAN, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge: Polity. 

BENNETT, J. (2010). Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham, NC: Duke 

University. 

BERGER, A, A. (2014). What Objects Mean: An Introduction to Material Culture. Walnut 

Creek, CA: Left Coast. 

BIJKER, W.; Hughes, T. P. y Pinch, T. J. (eds.). (1987). The Social Construction of 

Technological Systems: New Directions in the Sociology and History of Technology. 

Cambridge, MA: MIT. 

BLASER, M. (2013). «Ontological Conflicts and the Stories of Peoples in Spite of Europe: 

Toward a Conversation on Political Ontology». Current Anthropology 54 (5): 

547-68. 

BRAIDOTTI, R. (2019). «A Theoretical Framework for the Critical Posthumanities». Theory, 

Culture & Society 36 (6): 31-61. 

DANOWSKI, D., y VIVEIROS DE CASTRO, E.. (2017). The Ends of the World. Cambridge: Polity. 

CADENA, M. de la. (2015). Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds. 

Durham, NC: Duke University. 

DORNINGER, C. y HORNBORG, A. (2015). «Can EEMRIO Analyses Establish the Occurrence 

of Ecologically Unequal Exchange?». Ecological Economics 119: 414-18. 

DORNINGER, C.; HORNBORG, A.; ABSON, D. J.; WEHRDEN, Henrik von; SCHAFFARTZIK, A.; 

GILJUM, S.; ENGLER, J.-O. et al. (2020). «Global Patterns of Ecologically Unequal 

Exchange: Implications for Sustainability in the 21st Century». Ecological Economics 

179. https://doi.org/10.1016/j.ecolecon.2020.106824. 



| 200  

ALF HORNBORG 

ESCOBAR, A. (2018). Designs for the Pluriverse: Radical Interdependence, Autonomy, and 

the Making of Worlds. Durham, NC: Duke University. 

FEENBERG, A. [2000] (2014). «Philosophy of Technology at the Crossroads: Critique of 

Heidegger and Borgmann«». En Philosophy of Technology—the Technological 

Condition: An Anthology, Robert C. Scharff y Val Dusek (eds.), 362-74. Oxford: 

Wiley Blackwell. 

GELL, A. (1998). Art and Agency: An Anthropological Theory. Oxford: Oxford University. 

GIDDENS, A. (1990). The Consequences of Modernity. Cambridge: Polity. 

HANN, C. y Hart, K. (2009). Market and Society: The Great Transformation Today. 

Cambridge: Cambridge University.  

HARAWAY, D. J. [1985] (2014). «A Cyborg Manifesto: Science,Technology, and Socialist 

Feminism in the Late Twentieth Century». En Philosophy of Technology—the 

Technological Condition: An Anthology, Robert C. Scharff y Val Dusek (eds.), 

610-30. Oxford: Wiley Blackwell. 

—(2016). Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham, NC: 

Duke University. 

HEIDEGGER, M. [1954] (2014). «The Question Concerning Technology». En Philosophy of 

Technology—the Technological Condition: An Anthology, Robert C. Scharff y Val 

Dusek (eds.), 305-17. Oxford: Wiley Blackwell. 

HORNBORG, A. (1992). «Machine Fetishism, Value, and the Image of Unlimited Good: 

Toward a Thermodynamics of Imperialism». Man 27:1-18. 

—(2015). «The Political Economy of Technofetishism: Agency, Amazonian 

Ontologies, and Global Magic». HAU: Journal of Ethnographic Theory 5 (1): 47-69. 

—(2016). Global Magic: Technologies of Appropriation from Ancient Rome to Wall 

Street. Houndmills: Palgrave Macmillan. 

—(2017a). «Artifacts Have Consequences, Not Agency: Toward a Critical Theory 

of Global Environmental History». European Journal of Social Theory 20 (1): 

95-110. 

—(2017b). «Convictions, Beliefs, and the Suspension of Disbelief: On the Insidious 

Logic of Neoliberalism». HAU: Journal of Ethnographic Theory 7 (1): 553-58. 

—(2017c). «Dithering while the Planet Burns: Anthropologists’ Approaches to the 

Anthropocene». Reviews in Anthropology 46 (2-3): 61-77. 



| 201 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

—(2017d). «How to Turn an Ocean Liner: A Proposal for Voluntary Degrowth by 

Redesigning Money for Sustainability, Justice, and Resilience». Journal of Political 

Ecology 24: 623-32. 

—(2019). Nature, Society, and Justice in the Anthropocene: Unraveling the 

Money-Energy-Technology Complex. Cambridge: Cambridge University. 

IHDE, D. (1993). Philosophy of Technology: An Introduction. Nueva York: Paragon House. 

—(2010). «Philosophy of Technology (and/or Technoscience?): 1996-2010». 

Techné 14 (1): 26-35. 

IHDE, D. y Selinger, E. (eds). (2003). Chasing Technoscience: Matrix for Materiality. 

Bloomington: Indiana University. 

INGOLD, T. (1988). «Tools, Minds and Machines: An Excursion in the Philosophy of 

Technology». Techniques et Culture 12:151-76. 

—(1997). «Eight Themes in the Anthropology of Technology». Social Analysis: The 

International Journal of Social and Cultural Practice 41 (1): 106-38. 

—(2000). The Perception of the Environment: Essays in Livelihood, Dwelling and 

Skill. Londres: Routledge. 

—(2011). Being Alive: Essays on Movement, Knowledge and Description. Londres: 

Routledge. 

INIKORI, J. E. (2002). Africans and the Industrial Revolution in England: A Study of 

International Trade and Economic Development. Cambridge: Cambridge University. 

KOHN, E. (2013). How Forests Think: Toward an Anthropology beyond the Human. 

Berkeley: University of California. 

KOPYTOFF, I. (1986). «The Cultural Biography of Things: Commoditization as Process». En 

The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective, Arjun Appadurai 

(ed.), 64-91. Cambridge: Cambridge University. 

LATOUR, B. (1993). We Have Never Been Modern. Cambridge, MA: Harvard University. 

—(1996). Aramis, or the Love of Technology. Cambridge, MA: Harvard University. 

—(2004a). Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy. 

Cambridge, MA: Harvard University. 

—(2004b). «Why Has Critique Run Out of Steam? From Matters of Fact to Matters 

of Concern». Critical Inquiry 30: 225-48. 

—(2005). Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. 

Oxford: Oxford University. 

—(2010). On the Modern Cult of the Factish Gods. Durham, NC: Duke University. 



| 202  

ALF HORNBORG 

—(2017). Facing Gaia: Eight Lectures on the New Climatic Regime. Cambridge: 

Polity. 

—(2018). Down to Earth: Politics in the New Climatic Regime. Cambridge: Polity. 

LAW, J. (2015). «What’s Wrong with a One-World World?». Distinktion: Journal of Social 

Theory 16 (1): 126-39. 

LEMONNIER, P. (ed.) (1993). Technological Choices: Transformations in Material Cultures 

Since the Neolithic. London: Routledge. 

MILLER, D. (2005). «Materiality: An Introduction». En Materiality, Daniel Miller (ed.), 1-50. 

Durham, NC: Duke University. 

MITCHELL, W. J. T. (2005). What Do Pictures Want? The Lives and Loves of Images. Chicago: 

University of Chicago. 

NELSON, A. (2001a). «Marx’s Theory of the Money Commodity». History of Economics 

Review 33: 44-63. 

—(2001b). «The Poverty of Money: Marxian Insights for Ecological Economists». 

Ecological Economics 36: 499-511. 

NYE, D. E. (2006). Technology Matters: Questions to Live With. Cambridge, MA: MIT. 

PFAFFENBERGER, B. (1988). «Fetishised Objects and Humanized Nature: Towards an 

Anthropology of Technology». Man 23 (2): 236-52. 

—(1992). «Social Anthropology of Technology». Annual Reviews in Anthropology 

21: 491-516. 

POLANYI, K. [1944] (1957). The Great Transformation: The Political and Economic Origins 

of Our Time. Boston: Beacon. 

SAHLINS, M. D. (1976). Culture and Practical Reason. Chicago: University of Chicago. 

SANTOS-GRANERO, F. (ed.). (2009). The Occult Life of Things: Native Amazonian Theories 

of Materiality and Personhood. Tucson: University of Arizona. 

SPYER, P. (ed.). (1998). Border Fetishisms: Material Objects in Unstable Spaces. Nueva York: 

Routledge. 

STRUM, S. S., y Latour, B. (1987). «Redefining the Social Link: From Baboons to Humans». 

Social Science Information 26 (4): 783-802. 

TAUSSIG, M. (1980). The Devil and Commodity Fetishism in South America. Chapel Hill: 

University of North Carolina. 

TSING, A. L. (2015). The Mushroom at the End of the World: On the Possibility of Life in 

Capitalist Ruins. Princeton, NJ: Princeton University. 



| 203 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

WHITE, L. A. (1940). «The Symbol: The Origin and Basis of Human Behavior». Philosophy 

of Science 7 (4): 451-63. 

WINNER, L. (1986). «Do Artifacts Have Politics?». En The Whale and the Reactor: A Search 

for Limits in an Age of High Technology, Langdon Winner (ed.), 19-39. Chicago: 

University of Chicago. 

WOLFE, C. (2010). What Is Posthumanism? Minneapolis: University of Minnesota. 

 

 

 

 




