
 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

 

L a  s o m b r a  d e  u n a  d a n z a  d e  m a r i o n e t a s :  

M e t z i n g e r ,  L i g o t t i  y  l a  i l u s i ó n  d e l  y o 1
 

2 0 0 8  

J a m e s  T r a f f o r d  

T r a d u c c i ó n  d e  G r u p o  M a r a s m o  

 

 

 

1. Ser nadie 

 

n su Being No-One
2

, Thomas Metzinger establece un desafío radical a cualquier 

defensa filosófica del estatuto de la autoconciencia subjetiva contra las 

incursiones de la neurociencia reductiva. Desplegando todos los recursos de 

una naciente ciencia de la consciencia, Metzinger propone eliminar de un plumazo a los yo 

del horizonte ontológico y destruir nuestras más preciadas intuiciones sobre «nosotros 

mismos» y nuestro lugar en el mundo. Tales intuiciones proporcionan la precondición para 

la descripción fenomenológica del mundo que distingue entre naturaleza, apariciones 

manifiestas y artificios supervivientes del conocimiento teórico. Al mantener un supuesto 

dominio de subjetividad «inobjetivable», la filosofía ha buscado mantener su distancia de la 

potencia deslumbrante de la neurociencia. El así llamado «principio de todos los principios» 

de Husserl, provee quizá la expresión más radical de este tipo de presuposición filosófica: 

«que toda intuición en que se da algo originariamente es un fundamento de derecho del 

conocimiento; que todo lo que se nos brinda originariamente en la “intuición”, hay que 

 
1

 Publicado originalmente en Collapse: Philosophical Research and Development, 4, pp. 185-207, Urbanomic. 

2

 Metzinger, T. (2004). Being no one: The self-model theory of subjectivity. MIT. 

E 



| 158 

JAMES TRAFFORD 

tomarlo simplemente como se da, pero también sólo dentro de los límites en que se da»
3

. 

Pero es precisamente la legitimidad de semejantes intuiciones «pre-teoréticas» lo que 

Metzinger problematiza, fundamentándose en que incluso las apariciones mismas nunca son 

inmediatamente «manifiestas» a la consciencia subjetiva de quien las experimenta. 

Trabajando a través de varios niveles de explicación, Metzinger no sólo es capaz de extraer 

una ciencia manejable de la conciencia, sino también de exponer el «realismo ingenuo» de 

la conciencia sobre sus propios estados. 

A pesar de la formidable complejidad técnica, el resultado del análisis de Metzinger 

no podría ser más claro: «No existen cosas como los yo en el mundo: Nadie jamás fue ni 

tuvo un yo»
 

(2004: p. 1). Consecuentemente, «la conciencia es solamente apariencia»
4

. De 

acuerdo con Metzinger, los organismos no son un yo; más bien, ellos poseen 

«automodelos» [self-models], los cuales no pueden ser reconocidos por el sistema que los 

emplea. Todo lo que existe son sistemas de procesamiento de información específica 

comprometidos con el automodelado, pero cuyos modelos no pueden ser correlacionados 

con ningún objeto aparentemente «real» en el mundo. Así Metzinger elimina la subjetividad 

substantiva, en favor no de una reducción como tal, sino de una explicación manejable. Más 

que reducir el yo, usa los recursos científicos a su orden para producir un modelo funcional 

de lo que los «yo» deberían ser: «El yo fenomenal no es una cosa, sino un proceso, y la 

experiencia subjetiva de ser alguien emerge si un sistema de procesamiento de información 

opera bajo un automodelo transparente»
5

.  

 Expandiéndose sobre el ataque de Wilfred Sellars al «mito de lo dado» –«la idea 

de que algunas de nuestras creencias o afirmaciones tienen un estatuto epistémico 

privilegiado porque los hechos que los hacen verdaderos son “dados” a nosotros por la 

experiencia»
6

– Metzinger afirma que nuestras intuiciones filosóficas populares son un 

resultado directo de los límites de nuestra cognición, expresadas en las limitaciones de 

nuestro espacio fenomenal de estados. Ilustra esto con una comprobación naturalista de la 

alegoría de la caverna de Platón, basado en el argumento de que «nuestro modelo 

fenomenal de realidad es un modelo interno de realidad que podría, en cualquier momento, 

 
3

 Husserl, E. (1962). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (trad. J. Gaos), 

p.58. Esto es concurrente con el llamado de Husserl a «volver a las cosas mismas, interrogarlas en su darse 

propio y dejar de lado todos los prejuicios que les son ajenos» (Ideas I, §19). [NT: Citaremos, en caso de que 

exista, la traducción española]. 

4

 Metzinger, T. (2004). Appearance is not knowledge: The incoherent strawman, content-content confusions, 

and mindless conscious subjects. Journal of Consciousness Studies, 11(1), 67-71. 

5

 Metzinger, T. (2003). Response to “A self worth having”: A talk with Nicholas 

Humphrey. Edge. http://www.edge.org/discourse/self.html#metzinger [NT: El enlace ya no está disponible]. 

6

 Stich, S. (1996). Deconstructing the mind. Oxford University, p.118. 

http://www.edge.org/discourse/self.html#metzinger


| 159 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

en principio, resultar bastante ajeno a una realidad física de dimensiones mucho más altas 

de lo que jamás hubiéramos pensado» (2004, p.548). La «caverna» es el organismo físico; 

las sombras, una «proyección de baja dimensión de un objeto de dimensiones superiores»; 

el fuego es la dinámica neuronal, esto es, el «flujo autorregulado de procesamiento de 

información neuronal»; la pared es el espacio de la fenomenología, aunque la pared y el 

fuego no son entidades separadas. En resumen, «la caverna en la cual vivimos nuestra vida 

consciente está formada por nuestro modelo global de realidad fenomenal» (2004, p.546). 

En línea con algunas de las sugerencias más atrevidas propuestas por los físicos 

contemporáneos
7

, la analogía de Metzinger propone que la percepción fenomenológica 

bien podría estar encarcelada dentro de un modelo virtual, en el cual un objeto 

experimentado es simplemente una «sombra de baja dimensión del objeto físico actual en 

nuestros manos, una sombra bailando en nuestro sistema nervioso central» (2004, pp. 

548-549). La diferencia crucial y de gran alcance con la caverna de Platón, sin embargo, es 

que esta ilusión, literalmente, no es la ilusión de nadie: «no hay nadie en la caverna [...] La 

sombra de la caverna está ahí. La caverna en sí misma está vacía» (2004, pp.549-59).  

 En lo siguiente, utilizaremos tesis especulativas implícitas en el terror sofocante y 

alucinógeno
8

 de Thomas Ligotti para trazar algunas ramificaciones de las tesis de Metzinger. 

Nuestra afirmación fundamental es que, así como la expropiación de la subjetividad, tema 

fundamental de la ficción de Ligotti, encuentra una base realista inesperada en el naturalismo 

filosófico de Metzinger, entonces, a la inversa, el propio «irrealismo» metafísico de Ligotti 

 
7

 Véase, por ejemplo, la postulación de dimensiones extra de espacio-tiempo en la teoría de supercuerdas, 

sobre la que el físico Brian Greene escribe que: «El descubrimiento de dimensiones extra mostraría que la 

totalidad de la experiencia humana nos había mantenido completamente inconscientes de un aspecto básico 

y esencial del universo. Argumentaría con fuerza que, incluso aquellas características del cosmos que 

pensábamos que eran fácilmente accesibles a los sentidos humanos, no tienen por qué serlo» (B. Greene, 

1999, The elegant universe: space, time and the texture of reality, p.19). 

8 Muy brevemente, el horror de Ligotti se caracteriza por una discrepancia claustrofóbica entre el realismo y 

el onirismo, en la cual el mundo es ilusorio y lo real inconsistente y autónomo. De este modo, Ligotti invierte 

la propia posibilidad de redención: la cercanía del mundo se devela, en una fabulación grotesca, como 

absolutamente autónoma en exactamente el mismo momento en que se revela que la mente es igualmente 

autónoma frente a la experiencia fenoménica normativa del hombre. Véase, por ejemplo, T. 

Ligotti, Crampton (Mythos Books, 2002) [en Mi trabajo todavía no está acabado (Valdemar, 2023)]; T. Ligotti, 

«I have a special plan for this world» en Teatro grottesco (Random House, 2008) [«Tengo un plan especial 

para este mundo», en Mi trabajo todavía no está acabado (Valdemar, 2023)]; T. Ligotti, «Mad night of 

atonement» en Noctuary (Carroll and Graf, 1994) [«Demente velada de expiación», en Noctuario (Valdemar, 

2021)]; T. Ligotti, «The Tsalal» en Noctuary (Carroll and Graf, 1994) [«El Tsalal», en Noctuario (Valdemar, 

2021)]; y T. Ligotti, «The sect of the idiot» en Songs of a dead dreamer (Robinson Publishing, 1989) [«La 

secta del idiota», en Canciones de un soñador muerto (Valdemar, 2019)]. 



| 160 

JAMES TRAFFORD 

proporciona recursos a través de los cuales las consecuencias «inimaginables» del 

«nemocentrismo» naturalista de Metzinger pueden ser llevadas a un enfoque especulativo
9

. 

 

2. Fenomenología y la ficción de experiencia 

 

Metzinger argumenta que la neurociencia elude el ámbito supuestamente 

irreductible de la autoconciencia y disuelve la autointimidad a través de la objetivación de 

los mecanismos de subjetividad. Es la no-intuición de estos mismos mecanismos lo que da 

lugar a la experiencia cualitativa, una experiencia que es así constituida por su pura 

incapacidad de acceder a los mecanismos impersonales que crean la simulación fenomenal 

del yo posible. Esta simulación fenomenal es transparente a la experiencia: «Nosotros no 

experimentamos estados fenomenales como estados fenomenales [...] miramos a través de 

ellos»
10

. Metzinger regularmente alude a la realidad virtual totalmente inmersiva para ilustrar 

su tesis: «Nosotros no experimentamos nuestro campo consciente como un ciberespacio 

generado por nuestro cerebro, sino simplemente como la realidad en sí misma, con la cual 

estamos en contacto de una manera natural y sin problemas» (1995, p.11). La agenda de 

la psicología popular es conducida por una lógica en primera persona, ocupando una 

estructura y perspectiva geométrica que es temporal y espacialmente individuada
11

. Esta 

perspectiva en primera persona, sin embargo, es simplemente el automodelo fenomenal, 

que Metzinger considera susceptible a una descripción neurobiológica, lo más probable 

implicando un procesamiento distribuido paralelo (PDP), y una descripción funcional: «el 

automodelo fenomenal es una estructura plástica y multimodal»
12

. 

 
9 «Un modelo de realidad nemocéntrico es aquel que satisface un conjunto suficientemente amplio de 

restricciones para la experiencia consciente [...] al mismo tiempo que no ejemplifica la autoconciencia 

fenomenal. Puede ser funcionalmente egocéntrico, pero es fenomenológicamente desinteresado. Sería, aun 

siendo una estructura representacional funcionalmente centrada, que no se acompañara de la experiencia 

fenomenal de ser alguien» (Metzinger, 2004, p.336). Para Metzinger, el nemocentrismo es una posibilidad 

fenomenológicamente inimaginable; sin embargo, es una posibilidad perfectamente concebible y 

neurobiológicamente posible. 

10

 Metzinger, T. (1995). The problem of consciousness. En T. Metzinger (Ed.), Conscious experience. Imprint 

Academic. 

11

 La psicología popular atribuye un vínculo causal único y directo desde un proceso de selección de la 

voluntad como causa del comportamiento. Metzinger considera que este vínculo causal es insostenible, de 

modo que: «no solo es que la psicología popular sea falsa, sino que es el contenido del modelo consciente 

del yo el que atribuye una relación causal entre dos eventos representados en él» (Metzinger, 2004, p.360). 

Por lo tanto, la psicología popular es tanto falsa como alucinatoria desde un enfoque científico en tercera 

persona. 

12

 Metzinger, T., & Walde, B. (2000). Commentary on Jakab’s ineffability of qualia. Consciousness and 

Cognition, 9, 352-362. 



| 161 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

 La experiencia fenomenal en primera persona es así formulada como una idealidad 

empírica, una ficción vacía que es plástica, y por lo tanto depende mucho de las idiosincrasias 

de las especies. Efectivamente, la perspectiva en primera persona es una generación de 

mundanidad, «una cosmología fenomenal» (1995, p.6). Las capas de simulación que 

confluyen en la experiencia fenomenal encapsulan la intuición de la cosmología fenomenal 

que, desde la perspectiva en tercera persona, se entiende como una propiedad 

representacional y funcional, la cual puede ser analizada en su totalidad sobre esta base
13

. 

El yo en sentido ontológico pleno, entonces, cae víctima de la navaja de Ockham: 

 

Bajo un principio general de parsimonia ontológica, no es necesario (o 

racional) asumir la existencia del yo, porque como entidades teóricas no 

cumplen ninguna función explicativa indispensable [...] Todo lo que puede 

ser explicado por la noción fenomenológica de un “yo” también puede 

ser explicado usando la noción representacionalista de un automodelo 

transparente (2004, p.577).  

 

Incluso los componentes más elementales de la fenomenalidad no están disponibles 

para el yo. Por ejemplo, Metzinger argumenta que, para extraer conceptos lógicos del 

contenido fenomenal y, por tanto, tener una creencia epistémica y justificada con respecto 

a formas simples de contenido fenomenal, el criterio transtemporal de identidad tiene que 

ser asumido, extraído directamente de un criterio de identidad material
14

. En ese caso, la 

abstracción de la lógica y la ontología a partir de la experiencia requeriría la indudabilidad 

de la automanifestación de las apariencias: «dejando que la aparición se muestre en sí en 

su apariencia según su apariencia» (Marion, 2002, p.8). Así, la apariencia fenomenológica 

tiene sus raíces en un campo originario de autoidentidad que, removiendo la imposición 

del a priori conceptual, pretende devolver las «cosas» a la experiencia vivida, y a la 

actualidad carnal de la consciencia. De acuerdo con Metzinger, solamente suponemos la 

fiabilidad de esta autoidentidad primitiva bajo el supuesto de que «en nuestra experiencia 

subjetiva de igualdad sensorial llevamos a cabo una representación fenomenal de esta 

identidad transtemporal a nivel de objeto en una manera automática que ya lleva en sí 

misma su justificación epistémica» y «es precisamente esta suposición de fondo la que es 

falsa» (2004, p.82). Los criterios transtemporales necesarios para la individuación subjetiva 

y la consecuente identidad lógica son simplemente indisponibles para la introspección 

 
13

 Véase, 2004, p.577. Sin embargo, Metzinger sugiere que esto podría no ser una decisión racional en todos 

los contextos, trazando una clara distinción entre su trabajo y el de Churchland. 

14

 Marion, J.-L. (2002). Being given: Toward a phenomenology of givenness (trad. J. Kosky). Stanford University. 



| 162 

JAMES TRAFFORD 

subjetiva, entonces los conceptos fenomenales son a priori incapaces de ser 

introspectivamente formados. Los primitivos fenomenológicos, supuestamente dados 

directamente al sujeto consciente, son incapaces de proveer siquiera la más básica tracción 

conceptual sobre los datos de la consciencia. De ahí que, como Metzinger argumenta: 

 

El enfoque fenomenológico en la filosofía de la mente, al menos con 

respecto a aquellas formas simples del contenido fenomenal, se debe a 

un fallo; una psicología descriptiva no puede existir con respecto a casi 

todas las formas más sencillas de contenido fenomenal [...] Los correlatos 

neurales y funcionales de los correspondientes estados fenomenales 

pueden, en principio, proporcionarnos criterios de identidad 

transtemporales así como esos criterios de identidad lógica que hemos 

estado buscando. La neurofenomenología es posible; la fenomenología 

es imposible (Metzinger, 2000). 

 

Solamente a través de la elusión científica objetiva de la experiencia autoconsciente 

es posible ganar tracción sobre la realidad específica de los elementos manifiestos y 

no-manifiestos de la consciencia fenomenal.  

 

3. Transparencia: una forma especial de oscuridad 

 

El yo fenomenal se produce a través de una «especial forma de oscuridad 

epistémica», esencialmente, la incapacidad del conocimiento para representar las 

condiciones de sus propias intuiciones. La psicología popular plantea que el mundo es dado 

inmediatamente a la consciencia subjetiva; esto asume que la experiencia del contenido 

fenomenal resulta transparente para el ser. Metzinger argumenta, al contrario, que la 

inmediatez es una experiencia ilusoria del mundo «exterior»: 

 

Desde una perspectiva epistemológica, vemos que nuestros estados 

fenomenales en ningún momento establecen un contacto directo e 

inmediato con el mundo para nosotros [...] Sin embargo, en el nivel de la 

representación fenomenal [...] este hecho es sistemáticamente suprimido 

(2004, p.59). 

 

En una inversión directa de la noción tradicional de transparencia del sentido 

interno, Metzinger argumenta que la transparencia, como una característica esencial de la 

experiencia fenomenal, ilumina la falacia fenomenológica de la experiencia pura y la 

«impresión subjetiva de inmediatez». El realismo ingenuo no es, por lo tanto, una teoría 

filosófica como tal; es el carácter global de la intuición, una vez que esto último sea 



| 163 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

entendido en términos de contenido fenoménico localmente sobrevenido sobre 

propiedades neurobiológicas. La opacidad, como opuesto a la transparencia, ocurre cuando 

las apariencias son conocidas como apariencias. De ahí que, nuestro primitivo sentimiento 

prerreflexivo del yo consciente nunca sea verídico, ya que no se corresponde con ninguna 

entidad singular dentro o fuera del sistema de autorrepresentación (2004, p.565). La 

culminación de esta inversión del concepto de transparencia es indicada por el hecho de 

que la transparencia es una forma de oscuridad: «Con respecto a la fenomenología de la 

experiencia visual, la transparencia significa que no somos capaces de ver algo porque es 

transparente. Nosotros no vemos la ventana, sólo el pájaro que pasa volando. La 

transparencia fenomenal en general, sin embargo, significa que algo particular no es accesible 

a la experiencia subjetiva, a saber, el carácter representacional de los contenidos de la 

experiencia consciente» (2004, p.565)
15

. Los contenidos inmediatamente dados del Modelo 

Fenomenal del Yo [Phenomenal Self-Model] (PSM) no corresponden a los mecanismos 

sub-personales subyacentes a esos contenidos, ni a ningún tipo de realidad externa; todo 

el mundo de la vida es ilusorio, una «alucinación en línea» (2004, p.51)
16

. Metzinger llama a 

esta función de la Teoría del Modelo del Yo [Self Model Theory] (SMT) la «clausura 

autoepistémica» –esto es, la clausura y limitación del procesamiento con respecto a la 

dinámica interna–. La clausura autoepistémica permite la disponibilidad de contenidos 

fenomenales, pero no del vehículo de contenidos
17

. Sin embargo, como Metzinger no está 

dispuesto a separar el vehículo del contenido –que, en su opinión, cosificaría lo abstracto– 

la transparencia se complejiza más por la suposición de que existe un contenido procesual 

y físicamente encarnado
18

. Metzinger echa por tierra el intento del funcionalismo de abstraer 

 
15

 Metzinger aclara este punto: «No tenemos la sensación de vivir en una película tridimensional o en un 

espacio representacional interno: en situaciones normales nuestra vida consciente siempre tiene lugar en el 

mundo. No experimentamos nuestro campo consciente como un ciberespacio generado por nuestro 

cerebro, sino simplemente como la realidad misma, con la cual estamos en contacto de una manera natural 

y no problemática. En situaciones normales los contenidos de la experiencia pura son dados subjetivamente 

de manera directa y aparentemente inmediata. Es precisamente en este sentido que podemos decir: están 

infinitamente cerca de nosotros» (1995, pp.11-12). 

16

 Como Metzinger lo pone: «Los instrumentos de la representación mismos ya no pueden ser representados 

como tales y, por lo tanto, el sistema que experimenta, por necesidad, está enredado en un realismo ingenuo» 

(2004, p.169). 

17

 El dualismo de vehículo y contenido no está disponible para Metzinger; no pueden entenderse como dos 

entidades distintas (véase, 2004, p.166). Más específicamente entonces, la transparencia resulta de la 

«indisponibilidad atencional de las etapas tempranas del procesamiento en el cerebro para la introspección. 

La transparencia resulta de una propiedad estructural/arquitectónica del procesamiento de información 

neuronal que tiene lugar en nuestros cerebros» (Metzinger, T. (2003). Phenomenal transparency and cognitive 

self-reference. Phenomenology and the Cognitive Sciences, 2, 353-393). 

18

 En consecuencia, la transparencia fenoménica se distingue de una transparencia epistémica cartesiana: «La 

afirmación cartesiana sobre la transparencia epistémica de la autoconciencia no puede justificarse 

epistémicamente» (Metzinger, 2004, p.167), aunque resulta fenomenológicamente adecuada (véase 

Metzinger, 2004, p.340). 



| 164 

JAMES TRAFFORD 

lo cognitivo de los procesos psicológicos actuales, un intento que podría decirse que ya 

concede el estatuto irreductible de la sapiencia humana vis-à-vis a su sustrato empírico. 

Esto, por supuesto, es una distinción característica de la filosofía moderna, la misma 

que le permite a Kant mantener la autonomía del sujeto trascendental sobre cualquier 

intervención empírica o conocimiento alguno. A través de la así llamada «paradoja del 

sentido interno» de la Crítica de la razón pura, Kant es capaz de mantener el estatuto 

trascendental del «yo pienso» sin caer en el idealismo puro, que necesariamente fusionaría 

el sentido interno con la consciencia
19

. El sentido interno y externo son dados en la 

percepción empírica como un todo intuitivo, que es últimamente determinado por el 

entendimiento a través de la síntesis trascendental de la pura apercepción
20

. Por lo tanto, 

la unidad intuitiva de la consciencia subjetiva sigue siendo distinta de la unidad trascendental 

de apercepción, el «yo pienso», que unifica la diversidad de presentaciones en un objeto 

de experiencia.  

Metzinger coincide con Kant en la naturaleza inútil de la psicología racional, y de 

forma similar con su distinción trascendental (más que ontológica) entre contenido 

fenomenal y realidad. Sin embargo, esta opacidad trascendental, para Kant, radica en el 

hecho que puede no puede haber conocimiento transparente del yo, concomitante con lo 

que es la disolución del yo substantivo mediante el planteamiento de un fundamento formal 

a priori de la subjetividad. De ahí, mientras que el concepto de «ilusión trascendental» de 

Kant ciertamente corresponde con lo que Metzinger llama «ilusión fenomenológica» –esto 

es, el plano de conclusiones epistémicas desde la experiencia fenomenal– en última 

instancia, el planteamiento de Kant de una subjetividad nouménica comete la misma falacia 

que había jurado abjurar. Porque, si Metzinger tiene razón, el PSM socava cualquier intento 

de trascendentalizar la subjetividad o la consciencia, y el sustrato putativamente nominal del 

sentido interno puede cobrarse en su totalidad desde dentro del ámbito de la objetividad 

científica. Kant presupone la unificación del sentido que se dará a través de la unidad de 

apercepción que actúa como la garantía trascendental para la consistencia nomológica de 

las apariencias, y así especificar leyes ideales de aparición que posteriormente se ha 

demostrado que tienen su origen en intuiciones empíricas. Metzinger reniega del rol de la 

invariable sintáctica a través de su insistencia en la objetividad sub-simbólica e inmanente 

 
19

 Esto es clave para la crítica de Kant al idealismo y el sujeto cartesiano; que confunden el sentido interno 

con el yo consciente. 

20

 Kant argumenta que: «El sentido interno viene determinado por el entendimiento y por su originaria 

capacidad de ligar la diversidad de la intuición, es decir, por la facultad de someter tal diversidad a la 

percepción». Kant, I. (1997). Crítica de la razón pura (trad. P. Ribas). Alfaguara, B153. 



| 165 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

del elemento no-manifiesto de la consciencia
21

. El automodelo es una estructura plástica 

que puede ser neurobiológicamente descrita como un patrón de activación neural 

complejo. Pero, además, «en el nivel más abstracto del mismo patrón de actividad fisiológica 

también puede ser descrito como un estado funcional complejo». Desde que las apariencias 

no son estructuradas discursivamente para Metzinger, erradica la autonomía de la 

consistencia nomológica enraizando la manifestación de las apariencias en estructuras físicas 

que no dependen en absoluto de leyes (trascendentales) ideales.  

Así Metzinger invierte la «opacidad» kantiana, argumentando que no es la opacidad 

trascendental del yo lo que es primario, sino la transparencia del modelo de sí mismo, que, 

a través de su objetivación, puede devenir opaco, permitiendo conocer las apariencias 

como apariencias. Es nuestro diseño funcional lo que nos obliga al realismo ingenuo, para 

que la explicación de la transparencia semántica sea dada por una consideración evolutiva, 

en vez de trascendental: «para los sistemas biológicos como nosotros –que siempre 

tenemos que minimizar la carga computacional– [...] el realismo ingenuo fue una “hipótesis 

de fondo” adecuada para conseguir éxito reproductivo […] no hay presión evolutiva en 

nuestra arquitectura representacional para superar el realismo ingenuo inherente a la 

transparencia semántica» (Metzinger, 2000, p.289). 

 

4. La objetivación inmanente de la consciencia 

 

Kant protege la autonomía de la filosofía por vía del recurso a la noción de una 

subjetividad trascendental a priori que circunscribe la experiencia posible, haciendo que la 

ciencia empírica sea inherentemente incapaz de investigar la objetividad del objeto y las 

condiciones formales de actualidad empírica. Y, abiertamente o no, mucha «filosofía 

continental» permanece casada con la presuposición de que la ciencia es superveniente de 

un conjunto de conceptos que están idealmente incrustados en el sujeto. Esta disyunción 

de las ciencias empíricas y la filosofía podría decirse que alcanza su formulación más extrema 

en la concepción de Husserl de la fenomenología pura como una ciencia 

trascendental-eidética cuyo paréntesis del mundo garantiza que las ciencias naturales están 

 
21

 Como explica Metzinger: «La presencia y el llamativo holismo de la realidad fenoménica […] ya no tendrían 

que explicarse de acuerdo con los modelos filosóficos clásicos desde arriba (p. ej., por un sujeto trascendental), 

si tuviéramos una buena alternativa ascendente […] llamada “vinculación de características” en la terminología 

de la investigación cerebral: la fusión de diferentes propiedades percibidas por el sistema en una estructura 

interna holística. Tal vinculación de propiedades es, por ejemplo, necesaria para permitirnos percibir los 

objetos como objetos» (Metzinger, T. (1995). Faster than thought: Holism, homogeneity and temporal coding. 

En T. Metzinger (Ed.), Conscious experience. Imprint Academic, p.435). 



| 166 

JAMES TRAFFORD 

confinadas a la res extensa, preservando así un plano inmanente de experiencia pura 

gobernada por una consciencia trascendental irreducible: «La existencia de la naturaleza no 

puede ser la condición para la existencia de la conciencia, dado que la naturaleza misma 

resulta ser un correlato de la conciencia: la naturaleza existe únicamente en tanto es 

constituida en concatenaciones regulares de la conciencia»
22

. Sin embargo, de acuerdo con 

Metzinger, es el propio ámbito del acceso pre-teórico que, a pesar de todas las afirmaciones 

en sentido contrario, está en última instancia atado a la miopía de unas condiciones de 

intuición contingentemente –evolutivamente– circunscritas. La fenomenología, en lugar de 

llegar a «las cosas en-sí mismas», sólo logra trascender la psicología popular. En la estela de 

Metzinger, la consciencia debe concebirse como producida por mecanismos objetivos 

inmanentes, los cuales son en sí mismos sub-simbólicos, no-lingüísticos e inconscientes, para 

que la «pura autorreflexión» sea expuesta como atrapada dentro del oscurantismo de una 

circularidad empírico-trascendental. 

 Metzinger sostiene que donde la filosofía ha luchado durante mucho tiempo con la 

razón y la representación, es sólo ahora que la representación «a través de su acoplamiento 

semántico con el concepto de información, se ha transpuesto al dominio de la precisión 

matemática y posteriormente ha logrado un anclaje empírico» (2004, p.19). Así, «el 

progreso conceptual por una combinación de filosofía y programas de investigación 

empíricos es posible; el progreso conceptual por sólo introspección es imposible en 

principio» (2004, p.83). El trabajo de Metzinger constantemente obliga a la filosofía a tener 

en cuenta la inteligencia objetiva; la producción subpersonal de la fenomenalidad como 

kantismo naturalizado. La estructura objetiva del conocimiento se invierte con la 

contingencia empírica, como uno entre tantos procedimientos objetivos: el hombre como 

una masa de computación infoteórica envasado densamente a través de capas 

sedimentadas de decepción trascendental. 

 

 

 

 
22

 Husserl, Ideas, Libro 1, p.116. Véase también la explicación de Husserl sobre la fenomenología como ciencia 

eidética: «[…] la psicología fenomenológica o pura como una disciplina psicológica intrínsecamente primaria 

y completamente autónoma, que además está claramente separada de la ciencia natural, no debe establecerse 

por razones muy fundamentales como una ciencia empírica, sino más bien como una ciencia puramente 

racional ("a priori", "eidética"). Como tal, constituye el fundamento necesario de toda ciencia empírica rigurosa 

que se ocupe de las leyes de lo psíquico, de la misma manera en que las disciplinas puramente racionales de 

la naturaleza –geometría pura, cinemática, cronología, mecánica– son el fundamento de toda posible ciencia 

empírica "exacta" de la naturaleza» (Husserl, Phenomenology: Entry for the Encyclopedia Britannica, Journal 

of the British Society for Phenomenology, 2, 1971: 77-90). 



| 167 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

5. Nemocentrismo 

 

Quizá uno de los trasfondos más intrigantes del libro de Metzinger, aunque no 

profundice en él, es la sugerencia implícita de que los intereses del pensamiento pueden 

estar desligados de la experiencia vivida, y en muchos casos incluso opuestos a la vida. Por 

ejemplo, en un debate general sobre el realismo científico, Metzinger escribe que «existen 

aspectos de la visión científica del mundo que pueden ser dañinos para nuestro bienestar 

mental». El objeto «hombre» consiste en capas de simulación muy ajustadas, para las cuales 

el realismo ingenuo se convierte en un profiláctico necesario para evitar el terror 

concomitante de la destrucción de nuestras intuiciones con respecto a nosotros mismos y 

nuestro estatuto en el mundo: «la subjetividad consciente es el caso en el que un organismo 

singular ha aprendido a esclavizarse a sí mismo» (2004, p.558). Es en este punto que el 

trabajo de Thomas Ligotti puede iluminar las tesis de Metzinger, ofreciendo una adquisición 

fenomenológica sobre lo que Metzinger ha afirmado que es imposible para la imaginación: 

el nemocentrismo metodológico.  

 Ligotti invoca la expropiación de la experiencia subjetiva de este modo: «No hay 

personas, nada en absoluto parecido a eso, el fenómeno humano no es más que la suma 

de capas densamente enrolladas de ilusión, cada una de las cuales se enrolla sobre la 

suprema locura de que existan personas de cualquier tipo»
23

. Ligotti combina esta locura 

suprema con un irrealismo metafísico relativo a la naturaleza substantiva del mundo. El 

orden supuestamente fundacional del mundo fenomenal es una mera apariencia, y no la 

apariencia de un dominio supra-terrestre, o un «Otro» alienígena, sino la apariencia del 

mundo real, que es completamente indiferente a los intereses de la vida orgánica y el 

pensamiento. Ligotti despliega de esta manera algunas de las implicaciones existenciales y 

fenomenológicas de la conceptualización de Metzinger de la relativa autonomía de las 

apariencias: sus personajes experimentan la realidad de una manera que es completamente 

inconmensurable con el registro fenomenológico de la percepción humana. 

 El trabajo de Ligotti está caracterizado por dos movimientos que se niega a separar: 

la desposesión pasiva de la autoconciencia del sujeto y la «iluminación de la inanidad». Este 

doble movimiento desenmascara la realidad en la que siempre han estado los personajes. 

 
23

 Esto es coherente con nuestra crítica general de la fenomenología, siguiendo la caracterización de Derrida 

de la obra de Husserl como «una filosofía de la vida […] porque la fuente del sentido en general siempre se 

determina como un acto de vivir, como un acto de un ser viviente, como Lebendigkeit» (Derrida, 1973, p.10). 

Sobre esta separación entre los intereses del pensamiento y los de la vida, véase Nihil desencadenado: 

Ilustración y extinción de Ray Brassier (2006). 



| 168 

JAMES TRAFFORD 

El efecto asfixiante que Ligotti consigue a través de este proceso es intensificado por su 

repudio acérrimo de cualquier recurso a lo sobrenatural; no hay posibilidad de escapar. Así, 

la ascesis de lo personal toma lugar dentro de una realidad positivamente insignificante, una 

realización que disuelve ambos: la intimidad de la experiencia subjetiva y la distancia 

impersonal de la mecánica de esa experiencia.  

 El nemocentrismo fenomenológico de Ligotti pone de manifiesto esta falta de 

fundamentos ontológicos y epistemológicos bien delimitados en un extraño paisaje de 

ficción lleno de ruinas y fantasmas de marionetas. En todo el trabajo de Ligotti, la marioneta 

figura como la realidad insensata y subpersonal escondida debajo de los «espejos sin 

sentidos» de nuestra realidad ingenua. Las marionetas funcionan como «conductos hacia lo 

irreal»
24

, a través de cuya agencia alucinatoria sangran fenomenalmente en una 

concretización simultánea de lo onírico. La vida se desarrolla como un ineludible 

espectáculo de marionetas, un sueño interminable en el que las marionetas son 

generalmente inconscientes de que están atrapadas en una danza mesmérica cuyo 

mecanismo desconocen y sobre la que no tienen ningún control. Como nota 

Dziemianowicz con relación a «Sueño de un maniquí», el afecto dominante de las 

marionetas es la sospecha de que «estas y el mundo entero son meramente una diversión 

ficticia»
25

. La marioneta, como dice Ligotti en «Tengo un plan especial para este mundo», 

no es simplemente una parodia burlesca del hombre, es el desenmascaramiento del rostro 

animado de la realidad insensata, el desvelamiento de las mecánicas inexorables de lo 

personal: «No hay forma de escapar de este mundo. Penetra incluso en tu sueño y es su 

substancia. Estás atrapado en tu propio sueño donde no hay espacio. Y se mantienen para 

siempre donde no hay tiempo. No puedes hacer nada que no te digan que hagas. No hay 

esperanza de escapar de este sueño que nunca fue tuyo. Las propias palabras que 

pronuncias son sólo sus propias palabras». El concomitante horror incontenible con la 

concretización de lo onírico de Ligotti proviene de la experiencia de vivir en una «película 

tridimensional», un «túnel a través de una inconcebible realidad de alta dimensión» 

(Metzinger, 2004, p.551). Esta experiencia fenomenal del nemocentrismo disuelve en última 

instancia la intimidad de lo personal y la distancia de lo impersonal, «nada demasiado 

pequeño, nada demasiado grande. Pierdes las llaves del carro, tu mujer es atropellada por 

 
24

 Joshi, S. T. (2003). Thomas Ligotti: Escape from life. En D. Schweitzer (Ed.), The Thomas Ligotti reader. 

Wildside, p.135. 

25

 Dziemianowicz, S. (2003). Nothing is what it seems to be. En D. Schweitzer (Ed.), The Thomas Ligotti 

reader. Wildside, p.50. Véase Ligotti, «Sueño de un maniquí», en Canciones de un soñador muerto. 



| 169 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

un semirremolque, un loco vuela la capital de Pakistán» (Ligotti, 2023, p.82). Por esta razón, 

la concretización de la marioneta, concomitante con la creciente pasividad del narrador, 

engendra un afecto de claustrofobia universal a través de la implosión de lo personal, que, 

por supuesto, nunca fue personal para empezar. 

 Decididamente no es el caso, sin embargo, que el mundo de las marionetas es 

creado por la voluntad de un «Otro»; no hay un maestro de las marionetas moviendo los 

hilos
26

. El asalto sistemático de Ligotti al realismo empírico no es resultado de la 

revigorización del mundo con un flujo heraclíteo, una pura productividad, o un exceso 

contingente de materialidad. Lo real de Ligotti es «positivamente» sin sentido, desactivando 

rigurosamente cualquier intento de dotar a la realidad de fundamentos sustantivos o ideales 

rompiendo irreversiblemente su reciprocidad con las pretensiones del pensamiento 

subjetivo. Ligotti no puede asumir más la existencia de una naturaleza viviente e hipostasiada 

que puede afirmar la constancia necesaria de la presencia. La ilusión trascendental expuesta 

por Metzinger se expande en una disparidad total entre los intereses de la vida y la realidad 

en la que se encuentra la vida. Los cimientos seguros de lo fenomenal y lo real se diluyen, 

no en un solipsismo universal, sino en un realismo riguroso; «no es, al final, una sustitución 

del mundo real por el irreal, sino una especie de dar la vuelta al mundo real para demostrar 

que siempre fue irreal»
27

. 

 Donde Metzinger resuelve de manera definitiva destruir la posibilidad de la síntesis 

entre el hombre y la naturaleza, es a través de la ficcionalización fenomenológica de Ligotti 

que se esclarecen las ramificaciones afectivas de este movimiento. Ligotti ha desarrollado 

un método para realizar la indiferencia absoluta de lo real para lo humano y lo personal a 

través de un irrealismo metafísico, en el cual, desenmaraña la razón suficiente y la 

manifestación originaria cortando el isomorfismo nomológico de las apariencias y su 

sustrato; al final, la subjetividad es simplemente una exacerbación específica de la 

objetividad
28

. Por consiguiente, una consecuencia impresiva de la inhabilitación de Ligotti 

 
26

 Como sostiene consistentemente Ligotti, la disolución del yo no puede dar paso a una Voluntad 

schopenhaueriana, ya que esto reinstauraría alguna forma de «filosofía primera» en la forma de una esencia 

subyacente. Véase Ligotti, «Tsalal»; «Escribiste que no hay verdadero crecimiento ni evolución en la vida de 

este mundo, sino solo transformaciones de apariencia, un constante derretirse y moldearse de las superficies 

sin esencia subyacente. Sobre todo, pronunciaste que no hay salvación para ningún ser porque ningún ser 

existe como tal, nada existe para ser salvado: todo, todos existen únicamente para ser absorbidos en el lento 

e interminable torbellino de mutaciones que podemos observar en cada segundo de nuestras vidas«». 

27

 Joshi, «Thomas Ligotti», p.139. Por lo tanto, la afirmación «Nada es real» (Ligotti, Crampton, p.83) no puede 

asumirse bajo las consecuencias idealizadoras de la inmediatez fenoménica. 

28

 La disolución del realismo apodíctico es continua con la disolución del pensamiento apodíctico; la integridad 

de las formas materiales es solo un prejuicio, como mucho un punto de vista [...] las cosas no están fijadas, 

por así decirlo. Y tampoco lo está eso que llamamos mente (T. Ligotti, The Cocoons, en The Shadow at the 

Bottom of the World, Cold Spring, 2005, p.164). 



| 170 

JAMES TRAFFORD 

del nemocentrismo epistémico de Metzinger es que el realismo naturalista de Metzinger 

acaba proporcionando traducción al irrealismo metafísico de Ligotti: «El horror y la nada de 

la existencia humana –la acogedora fachada tras la cual sólo había un abismo giratorio–»
29

. 

La cosmología fenoménica no se da por una síntesis estructural, sino que es simplemente 

una exacerbación del proceso objetivo sin ninguna forma de idealidad. 

 El horror de Ligotti, entonces, puede ser entendido en términos de la teoría de 

Metzinger, de tal manera que capte el trabajo de Ligotti como realización ficcional del 

nemocentrismo de Metzinger. El horror de Ligotti es suprimido del reino de lo fantástico y 

dada una tracción naturalista a través de la definición de hombre como «la sombra de la 

marioneta que baila en la pared del espacio de estados fenoménicos neurofenomenológicos 

de la caverna» (Metzinger, 2004, p.558). Igualmente, leyendo a Metzinger junto a Ligotti, o 

como teoría-horror ligottiana, acentúa el terror anómico de la arrogación del yo, como la 

adscripción folk-psicológica de agencia que se preserva en el artificio del lenguaje natural se 

desprende de las pretensiones trascendentales que la fenomenología respalda. 

 Finalmente, Ligotti nos permite reconocer que la resolución teórico-práctica de la 

teoría de Metzinger no es encontrada en la reducción de la psicología popular, sino en un 

tipo de neurotecnología. La fenomenalidad y la ponderación de conocimiento son 

maleables: «el automodelo fenoménico es una estructura plástica y multimodal» (2000, 

p.289) cuya «inserción e integración en otros dominios de arquitectura de la información 

amplifica el potencial de la flexibilidad cognitiva»
30

. ¿Qué es esto sino la naturalización del 

desenlace final de la fantástica danza de marionetas de Ligotti: la constatación de que, bajo 

nuestra parroquial autocomplacencia, yace la realidad impersonal del títere de carne?
31

 Aquí 

la objetivación del mundo indica su condición real, desvelando la inexorable mecánica de 

 
29

 T. Ligotti, La conspiración contra la especie humana [NT: al momento de la publicación del artículo de 

Trafford, este importante libro de Ligotti no se había publicado; aparece en prensa por primera vez hasta 

2010, y contamos con traducción al español desde 2014]. Esto implicaría la extracción del naturalismo 

metafísico del realismo naturalista, el cual es metodológico más que ontológico. En consecuencia, es posible 

que el naturalismo no sea el fundamento explicativo más prometedor para la teoría del modelo del yo de 

Metzinger, ya que la etología evolutiva puede mostrarse como base de una eficacia representacional; pero, 

para extrapolar el realismo científico sobre esta base, Metzinger tendría que argumentar que la naturaleza es 

inherentemente funcional y, por lo tanto, promueve una univocidad funcional. En este caso, Metzinger 

sucumbiría a las críticas que Stephen J. Gould plantea a Daniel Dennett: realizar «intentos apenas disimulados 

de introducir de nuevo el propósito en la biología» (S. J. Gould, The Richness of Life: A Stephen Jay Gould 

Reader [Vintage, 2007], p.442). Véase D. Dennett, Darwin’s Dangerous Idea: Evolution and the Meanings of 

Life (Penguin, 1996). 

30

 Véase Metzinger: «cambiar el contenido representacional del modelo consciente del yo […] obtener alguna 

salida microfuncional inconsciente» (Metzinger, «Response to “A Self Worth Having”»). 

31

 La conjunción de Ligotti y Metzinger induce a la definición del hombre como la sombra de un «títere de 

carne». Para una lectura del hombre como meat-puppet en el marco de la ciencia contemporánea, véase R. 

Doyle, On Beyond Living: Rhetorical Transformations of the Life Science (Stanford University, 1997), p.36; 

véase también su realización ficticia en el personaje de Molly en W. Gibson, Neuromancer (Voyager, 1984). 



| 171 

 

La sombra de una danza de marionetas                                                         h é n a d a s  |  V  

las apariencias como un prospecto de locura espantosa –un salón de espejos sin sentido 

desatado de las capas densamente enrolladas de ilusión que caracterizan el interés de la 

vida y la fisiología del pensamiento–. Mientras tanto, el proteccionismo cognitivo y la 

esclavitud orgánica aseguran la afasia onírica de la sombra del baile de marionetas: 

 

Saber, comprender en el sentido más pleno, es sumergirse en una 

iluminación de la inanidad, en un paisaje invernal de la memoria cuya 

sustancia está hecha de sombras y de una profunda conciencia de los 

espacios infinitos que nos rodean por todos lados. Dentro de este 

espacio permanecemos suspendidos sólo con la ayuda de cuerdas que 

vibran con nuestras esperanzas y nuestros horrores, y que nos mantienen 

colgando sobre el vacío gris. ¿Cómo es posible que defendamos tal 

marionetismo, condenando cualquier intento de arrancarnos esas 

cuerdas? La razón, cabe suponer, es que nada resulta más seductor, nada 

más vitalmente idiota, que nuestro deseo de tener un nombre –aunque 

sea el nombre de un pequeño y estúpido títere– y aferrarnos a ese 

nombre a lo largo del prolongado suplicio de nuestras vidas, como si 

pudiéramos aferrarnos a él para siempre. Si tan sólo pudiéramos impedir 

que esas preciosas cuerdas se deshilachen y enreden, si tan sólo 

pudiéramos evitar caer en un cielo vacío, quizá podríamos seguir 

haciéndonos pasar por nuestros nombres supuestos y perpetuar la danza 

de nuestro títere por toda la eternidad (Metzinger, 1997). 

 

 

 

 

 




