——————

Aniquilacion p extincion

Annibilation and Extinction

ih. ). Games

PBarcelona, Cspafia




RESUMEN

Dentro de una misma escuela filosdfica, las diferencias teoréticas acostumbran a ser mds
ilustrativas que las semejanzas, pues aquellas certifican el distinto modo en que se puede
reflexionar desde unas mismas premisas. No obstante, dichas divergencias terminan
opacadas por los evidentes paralelismos, corriéndose el peligro de imputar las conclusiones
de un filésofo a otro. Si bien cabe especular que este error en que puede incurrir la
hermenéutica especializada solo es alarmante en el dmbito erudito, en lo que respecta al
pesimismo llega a favorecer los prejuicios de que tan habitualmente es objeto. Esto mismo
ha ocurrido en relacién con la filosofla de Horstmann, Hartmann vy, especialmente,
Mainlander; por ello, en el presente articulo se abordard cdmo partiendo de una misma
premisa, el juicio axioldgico del pesimismo, cada uno llega a conclusiones sensiblemente

diferenciadas en el plano soterioldgico.

Palabras clave: Aniquilacion; Extincion; Redencidn; Holocausto; Horstmann;

Mainlander; Hartmann.

ABSTRACT

Within a single philosophical school, theoretical differences tend to be more illuminating
than similarities, as the former attest to the distinct ways in which one can reflect on the
same premises. However, these differences can be obscured by the obvious similarities
between authors, running the risk of attributing the conclusions of one philosopher to
another. While it's possible to speculate that this error, which can affect specialized
hermeneutics, is only alarming within the specialized and academic sphere, when it concems
philosophical pessimism, it tends to foster the prejudices to which it is so commonly
subjected. The same thing has occurred in relation to the philosophy of Horstmann,
Hartmann, and, especially, Mainlander; for these reasons this article will address how, starting
from the same premise —the axiological judgment of pessimism— each arrives at significantly

different conclusions on the soteriological level.

Keywords: Annihilation; Extinction; Redemption; Holocaust; Horstmann; Mainlander;

Hartmann.



| 117

. Introduccién

na mirada poco atenta al pesimismo podria hacer pensar que, por tener todas

estas filosoffas un denominador comdun, a saber, alcanzar la redencién en tanto

que clausura de los dolores del mundo; las diferencias que guardan entre sf son
nimias salvedades. Si bien es cierto que grosso modo todas ellas comparten el juicio
axioldgico conforme al cual el dolor supera al placer y, en consecuencia, el no-ser es
preferible al ser (Plimacher, 2023, p. 39), no obstante los modos de alcanzar dicha
redencidn delatan concepciones metafisicas y, a la postre, éticas lo suficientemente alejadas
como para pensar que, si pudiesen entrar en contacto todos y cada uno de estos fildsofos
con las tesis de sus hermanos de armas, no se desatarfa una cruda batalla campal. En el
mejor de los casos, cada uno se diria para sus adentros «risum teneatis amici», y acusandose
mutuamente de «epigono de lo peor» (PE I, Alz 2: 566), habrian aseverado que «ni un
nifio de tres afos dira tales absurdos» (ibid., 479) tras atender a la disertacidon de sus
camaradas.

La variada forma de concebir los procesos soterioldgicos que rigen el decurso de la
historia en las respectivas filosoffas de que tratamos son tanto mas relevantes en el plano
de la hermenéutica especializada cuanto mds se alejan cronoldgicamente los autores en
cuestion; de modo que no sefalar rigurosamente la linea divisoria entre unos y otros puede
abocarnos a toda suerte de anacronismos y ambigledades que, en ultimo término, no
prestan servicio a otra cosa que a reducir al absurdo esta escuela filosdfica que, con mayor
o menor fortuna, con tanto ahinco nos esforzamos en reivindicar.

Un caso paradigmdtico de esto Ultimo lo encontramos en aquella linea de
interpretacion que ha querido apreciar en Philipp Mainlander un peligrosos enaltecimiento
del «uso de la violencia» (Baquedano, 2021, p. 49) bajo el paleo del eminente nacionalismo
del offenbachiano. Al margen de la evolucién semdntica del concepto «nacionalismo» desde
la época en que escribid Mainldnder hasta nuestro presente, es necesario destacar como el
autor se resiste a abandonarse a una resolucidn acomodaticia de aquello a lo que sus

premisas parecen conducirle, i. e, la apologia de la guerra:

Aquellos de vosotros que, ante el desencadenamiento de una revolucidn
social, suponiéndolo per /impossibile, fuesen precisamente soldados. ;No
deberfan obedecer la orden de disparar a vuestros padres, hermanos y
amigos?! Deberfan abrir fuego [...] Pero —y este es el punto candente de
la cuestidn— ellos se mostrardn tibios, pues, ;cdmo podrian estar
entusiasmados? (PE II, Alz 2: 241-242).

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 118

Dicha apologfa parecerfa imputable en todo caso a aquel tipo de pesimismo que
albored a finales del siglo XXy principios del XXI, irédnicamente tras la Segunda Guerra
Mundial. Teniendo todo esto en cuenta, es menester sefialar las diferencias entre aquel
pesimismo que ha sido denominado decimondnico y el contempordneo. El primero se
caracteriza por su interlocucion directa con la estrella polar del pesimismo modemo,
Schopenhauer (Plimacher, 2023, p. 39), y en tanto que asf, un elemento idiosincratico de
fildsofos como Philipp Mainldnder, Julius Bahnsen y Eduard von Hartmann consiste en el
esfuerzo por solventar las aporias del sistema schopenhaueriano mediante una
reformulacion de la metafisica de la voluntad (vid. Gdmez, 2024, pp. 244-249). El pesimismo
contempordneo, por su parte, se caracteriza por reducir la disquisicidn metafisica a un
interés de segundo orden, virando hacia temdticas eminentemente éticas tales como la
pertinencia moral de la natalidad (David Benatar, Julio Cabrera) o la pulsién autodestructiva
de la especie humana (Ulrich Horstmann).

Si bien podria parecer menor, esta diferencia juega, no obstante, un papel
determinante a la hora de condicionar el cdmputo global de los filosofemas de cada autor.
Cabe recordar que para Schopenhauer la filosofia es, en esencia, «otro tipo de metafisica»
(WWV [: 209) en tanto que consiste en una «doctrina de las convicciones» (WWV [: 203).
En el caso de Mainlander, la metafisica representa el punto de vista superior competente
para dotar de sentido al conjunto de descubrimientos alcanzados por parte del fildsofo
inmanente (PE |, Xk: 333). Para Hartmann «toda investigacion ética que intenta completar
su labor sin preocuparse por presuposiciones metafisicas [es] una empresa fallida desde el
principio» (PB: 770-771). Teniendo en cuenta que para el pesimismo decimondnico la
pregunta fundamental de la filosoffa es mds prdctica que teorética (Beiser, 2023, p. 34), y
siendo (como lo es) la especulacién metafisica el prerrequisito de toda reflexidn ética
satisfactoria, el prescindir de tal meditacidon no podria tener otra cosa que implicaciones
profundas en la hermenéutica del mundo resultante.

Asl pues, al pasar revista al distinto modo en que algunos de estos autores conciben
el proceso soterioldgico del mundo, podra apreciarse cédmo incluso entre los especialistas
se suele incurrir en equivocos y vaguedades a la hora de enjuiciar la propuesta de algunos
de estos fildsofos, censurando o encumbrando (segin el gusto y disposicidn de cada uno)
a este o aquel en virtud de mdculas u ocurrencias que le son imputables a unos, mas no a
otros. Precisamente, en ocasiones podemos encontrarmos con interpretaciones de la
filosofia de Mainldnder o incluso de Hartmann que parecen alinearse mds con la de

Horstmann. De hecho, el propio Horstmann (2024) sugiere un tanto apocado que los

H. W. GAMEZ



1119

pesimistas decimondnicos (Schopenhauer y Hartmann en este caso), si bien no tuvieron la
fuerza representativa suficiente como para anticipar que la clausura del dolor concomitante
a la voluntad vendria de la mano de un Armageddn, no obstante, habrfan simpatizado con
dicho planteamiento (pp. 72, 74). No obstante, Horstmann omite un elemento fundamental
en la soteriologia de Hartmann y, aunque no lo mencione, hace lo mismo con Mainlander:
la Bildung como condicidn necesaria de la redencidn.

Por ende en lo sucesivo, se abordard la teorfa antropdfuga de Horstmann en
contraposicion a la tanatoteleologia de Mainlandery la soteriologia de Hartmann, analizando
a modo de predmbulo los elementos de los cuales estos fildsofos extrajeron su material de
induccion (la tradicidn mitico-religiosa y la historia de la humanidad), pudiendo discemir de

un modo riguroso los sutiles a la par que determinantes aspectos que les diferencian.
2. La sublimacién mitico-religiosa de la pulsién apocaliptica en la especie humana

Un elemento del que el pesimista acostumbra a extraer material de induccion es el
testamento mitico-religioso de los distintos pueblos y civilizaciones que ha acabado
constituyendo de un modo u otro, no solo la cosmogonia de la especie humana, sino
también su conciencia moral y autoimagen en relacién con el mundo.

Horstmann (2024) sefiala acertadamente que es ilustrativo el sinndmero de mitos
de la creacion en que se habla del ser humano como una fabricacién chapucera, «un
desecho» (p. 28); y aunque no haya sido algo concomitante a toda forma de creencia o
ideacién mitoldgica, no es menos resefiable la también muy extendida fascinacién ante un
«fin de todo» entendido como meta ineluctable de la vida humana y el mundo. Horstmann
Cita a estos efectos las Edda, compilaciones antoldgicas de la mitologfa ndrdica, y La leyenda
de los tres soles, creencia azteca en una suerte de proceso de creacion y destruccion del
mundo al amparo de sus respectivos soles.

Si bien adolecerfa de un ingenuo «originalismo» aseverar que estas narraciones, por
haber sido conformadas en estadios arcanos de la civilizacién, imbrican con una relacion
mds originaria de la existencia humana, debe aceptarse que manifiestan algo de aquella
experiencia caracterizada por un vinculo mds directo con un mundo que, a todas luces,
debid percibirse como desolador y hostil. Los osarios descubiertos en 1908 en Francia, en
la gruta de Kiik-Koba, Crimea o Uzbekistdn, entre otros, datados en el perfodo musteriense,
parecen indicar que, si bien el hombre primitivo no crefa adn en la inmortalidad del alma, si

lo hacfa en las propiedades sobrenaturales de los caddveres, los cuales inspiraban un temor

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 120

supersticioso en los mismos (Tokarev, 1990, p. 6). De igual manera, «un Moloch, una
Ashera, con sus sanguinarios y atroces cultos,' serian incomprensibles si los dioses antiguos
no fuesen justamente eso, fuerzas abrumadoras. Sélo mds tarde la divinidad se convirtid en
el ideal [...] de cualidades ulteriores» (Plimacher, 2023, p. 57). Dicho de otro modo, el
registro arqueoldgico v las religiones naturales arcaicas parecen indicar que la experiencia
originaria que del mundo tuvo el hombre antiguo fue eminentemente desolada y pesimista.
En tanto que asi, y dada la vulnerable situacion de aquellos en relacion con el poder de la
naturaleza y las bestias nocturnas, las primeras comunidades no podrfan haber concebido
la creacion del ser humano mds que como un acto imperfecto y, como sefiala Horstmann,
chapucero.

En cuanto a las tradiciones mitoldgicas que entienden el origen de la humanidad
como algo pecaminoso o, en el mejor de los casos, como resultado del afdn ocioso de
divinidades superiores, es de interés mencionar dos poemas acadios con una estrecha
relacion narrativa, el Atrahasis y el Enuma elish. Ambos narran entre otros sucesos la
creacidn de los Lulld (humanos) a partir de la sangre de sendas divinidades. En el primer
caso, se sacrifica al dios We-ila, y en el segundo al dios Kingu, quien habia instigado una
rebelién contra la asamblea de los dioses. En tanto que el elemento divino que hace del
hombre una criatura singular respecto al resto de bestias es la sangre de una deidad discola,
podemos interpretar que en cierto modo para estas mitologias el ser humano esta
condenado por la mdcula de su propia existencia (Eliade, 2005, p.105).

En ambos casos, y a diferencia de la tradicion judeocristiana, donde el ser humano
es creado para que Dios tenga un interlocutor estético que se maraville frente a la majestad
de su creatura; el objetivo de crear a la especie humana era el de liberar a los dioses de los
laboriosos trabajos a que estaban subyugados desde la conformacion del universo:
«Durante 3.600 afios soportaron el exceso, trabajo duro, noche y dia [...]. Nuestro trabajo
es demasiado duro, el perjuicio demasiado duro [...] {Crea a un hombre primitivo para que
soporte el yugol» (Atrahasis, pp. 10, 12, 15).

En cuanto al morboso regocijo en la idea del Armageddn tampoco faltan

precedentes. Si bien en las religiones positivas, especialmente el cristianismo, el fin del

' Moloch, antigua deidad cananea mencionada en la Biblia. Conforme a ciertas tradiciones, se la representaba
como una estatua de bronce con fuego en su interior al que se arrojaban nifios recién nacidos a modo de
ofrenda. Por su parte, Ashera es otra deidad cananea, previsiblemente de origen mesopotdmico,
posteriormente adoptada por israelitas y griegos. Diosa de la fertilidad a la que se le rendfa culto, entre otras
practicas, mediante prostitucion litdrgica.

H. W. GAMEZ



121

mundo es entendido en términos maniqueos de una batalla entre el bien y el mal
(Apocaljpsis, 20: 7-15), en las Eddas (vid. Tokarev, 1990, p. 126), como sefiala Horstmann,
en la mitologfa egipcia, etc, el fin del mundo obedece propiamente a la ira de los dioses
frente al contumaz ser humano. En este Ultimo caso, el dios Ra, enfurecido por la
pecaminosidad humana, envia a su hija Hator y a la diosa de la guerra, Sekhomet, para segar
la vida; pero, curiosamente, en este mito la divinidad flaquea, enfrentdndose al fatal
cataclismo que ella misma habia desatado (Tokarev, 1990, p. 206). De un modo similar en
el Enuma elish, el Hieros gamos originario formado por el dios Apsu vy la diosa Tiamat,
tienen una amarga discusion debido a que las deidades menores engendradas por ambos
no dejan dormir a Apsu: «Me ha disgustado el comportamiento de ellos. De dia no me
dejan descansar, por la noche no puedo dormir. Voy a destruir y poner fin a su conducta»
(Enuma elish, p. |'13). Aunque Tiamat se niega en un primer momento, los demds dioses,
al escuchar las intenciones de Apsu le dan muerte, inicidndose asi una guerra celestial.
Posteriormente, y tras la consagracion de Marduk como Dios de dioses, Tiamat es
desmembrada, utilizandose su cuerpo a modo de materia para la posterior creacidn del
mundo.

Lo interesante de estos mitos radica en la experiencia que los dioses tienen del
mundo humano o de la prosapia divina menor; en ambos casos la creacion ha sido una
suerte de error, un incordio que no permite descansar. Por otra parte, el mundo contiene
a modo de adoquines Y teselas los restos cercenados de una divinidad malévola contra la
que se alzaron los postreros dioses. En definitiva, puede colegirse que la creacidén era
entendida como un incordio y el mundo como un cadavérico titan.

Para Horstmann (2024), estos testimonios antiguos representan fendmenos
indiciarios de la tendencia humana a la autodestruccion: «La conciencia mitico-religiosa, allf
donde describe al monstruo como un ser abandonado y extranjero, que cae fuera de la
creacion y se ve apartado como un cuerpo extrafio de manera rabiosa y absolutamente
fantdstica, es por doquier, una conciencia antropdfuga» (p. 30).

De modo similar recurre Mainlander al Dogma de la Trinidad para explicar la
tendencia tanatoldgica de la existencia, aunque en su caso el esfuerzo obedece mds a la
voluntad de sacar a la luz el atefsmo (PE I, Alz 2: 317), que él considera concomitante al
cristianismo. Otro ejemplo que ilustra, primero, aquel recurso a la religién y mitologfa tipico
en el pesimismo para extraer abducciones sobre el ser del mundo y la vishumana; segundo,
la tendencia tandtica, soterioldgica, antropdfuga o como quiera llamdrsela, de nuestra

especie.

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 122

En su articulo Das Dogma des Drereinigkert, Mainlander sefiala el modo en que su
propia filosoffa clarifica el Credo Atanasio, en el cual «se escondfa la solucién del enigma
del mundo, cargado de contradicciones» (PE I, Alz 2: 301). La piedra angular de este credo
y del cristianismo en general es el cardcter simultdneamente unitario y trinitario de Dios
(Padre, Hijo, Espiritu Santo). Toda la oscuridad que despierta las reticencias de la razén en
relacion a las contradicciones de este dogma desaparece mediante una sencilla
«substitucion gramatical de «era» por «es» [...] El dogma decfa: Dios es; Cristo es; el
Espiritu Santo es; y ahora dice: Dios era; Cristo es; el Espiritu Santo es» (ibid., 316).

En esencia, a diferencia del judaismo, donde Dios es un ser personal, «Dios de
dioses, y Rey de reyes» (Daniel, 2: 47); en el cristianismo la divinidad es, segiin Mainlander,
una relacion real (PE Il, Alz 2: 317), la cual no es otra que el movimiento unitario de los

individuos que forman el mundo inmanente:

Cada voluntad actda, directa o indirectamente, sobre todas las demds, vy
todas las demads voluntades actian sobre ella directa o indirectamente, o
todas las ideas estdn en una “accién reciproca universal” [...] La
fragmentacién fue el acto de la unidad simple, su primer y Unico acto.
Cada voluntad actual conserva el ser y el movimiento en este acto
unitario (PE I, Xk: 138).

De dicho movimiento unitario, originado mediante el acto primero de la unidad
premundana (Dios), se puede deducir una teleologia: el trdnsito del ser al no-ser mediante
el mundo de la pluralidad. Esto mismo, que es el tuétano de la filosofia mainldanderiana, es
lo que subyace al cristianismo esotérico, i. e, el Dogma de la Trinidad, segin el
offenbachiano. En el Credo Atanasio y en el cristianismo en general, el Padre es increado,
el Hijo engendrado y el Espiritu Santo es procedente. Mainlander, desde la perspectiva de
su obra, reinterpreta las personas trinitarias en tanto que relaciones y tendencias: el Padre
es la unidad premundana, el Hijo es la Humanidad conforme a su movimiento unitario y el
Espiritu Santo el telos de dicho movimiento, el no-ser. Cuando llegue el dominio de este
ultimo —previsiblemente en ocasion de la fundacion definitiva del Estado Ideal (vid. PE I, Xk:
pp. 325-329)— la humanidad se extinguird, y si «no resultan enganosas las sefiales del tiempo,

estamos ante el comienzo del fin» (PE I, Alz 2: 319).

H. W. GAMEZ



123

3. Latendencia tandtica en la historia humana

Como se sefialaba mds arriba, tanto Mainlander como Hartmann y Horstmann
entienden el devenir del desarrollo del mundo? como un proceso finito (PU: 645-648; PE
l, Xk: 73) conformado con arreglo a un fin Ultimo (PU: é45). En los casos particulares de
Mainldnder y Horstmann (2024), lo que encontramos es propiamente una filosoffa de la
historia articulada en base a una pulsion tandtica con arreglo a la cual «la historia de la
humanidad y del mundo no sélo conduce a la catdstrofe, sino que ella es esta catdstrofe»
(p. 30). Asimismo, para el filésofo de Offenbach, el movimiento de toda la humanidad (y
aun también de la existencia entera) consiste en el movimiento «desde la vida a la muerte
absoluta» (PE I, Xk: 247).

Ambas filosoffas de la historia, que propiamente podrfan considerarse una
historiografia escatoldgica, sefialan, cada una a su modo, los indicios que certifican esta
tendencia de la humanidad hacia la destruccion. En Philosophie der Erldsung, la ley
fundamental del movimiento de la especie es la ley del sufrimiento (idem) y si bien esta
tanatoteleologia obedece a fundamentos metafisicos, en el plano en que se ejecuta la
investigacion politica, el inmanente, dicha ley es suficiente para enjuiciar el mentado proceso
de la humanidad.

Horstmann (2024), mediante un proceder eminentemente secular, remite al
conflicto, casi dialéctico, entre humanismo y antropofuguismo, cuya postrera sintesis es la

técnica competente para fabricar armas de destruccién masiva (p. 122):

Aplicando su perspectiva antropdfuga, Horstmann detecta que, a lo largo
de la historia de la filosoffa, se han alternado dos discursos: el primero,
optimista, ha visto en el ser humano un ser racional, tendente al progreso,
que se dirige derecho hacia un futuro prometedor (siempre pospuesto);
el segundo, marginal pero imposible de erradicar, se ha caracterizado, en
cambio, por la certeza de que bajo esa capa de racionalidad vy
humanitarismo, se agita un ser hostil y abominable, abocado a la
aniquilacion (Cornejo, 2024, p. 13).

Ciertamente, una rdpida revision del testamento arqueoldgico da fe de esta onerosa
interpretacidon de la historia humana. La primera evidencia generalmente aceptada de un
conflicto bélico data del 8000 a. C. en el yacimiento de Quermez Dere (Irak), aunque

existen testimonios mds antiguos, como los restos éseos con proyectiles encontrados en

2 Que el concepto «mundoy sea extensivo al conjunto global del cosmos o bien se limite al &mbito de la vida
terrestre, dependerd de la cavilacién metafisica subyacente a cada una de estas filosoffas.

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 124

Jebel Sahaba (Suddn), datados en torno al 12000-10000 a. C, o el arte rupestre neolitico
de Morella la Vella, en el levante espafiol (Souza, 2008, pp. |5-16).

Aunque el registro arqueoldgico y pictogrédfico a estos efectos no es capaz de
superar cierta ambigliedad interpretativa’, los signos de guerra son lo suficientemente claros:
la tendencia a crear nuevos ejércitos cada vez mayores (mds profesionales y, a la postre,
letales) es tan palmaria que se puede concluir que «llevamos la guerra en la sangre»
(Ferguson, 2008, p. 15) y que «guerra e historia estdn inextricablemente relacionados»
(Souza, 2008, p. 7). Mds aun, y en contra de la opinidn general, la guerra existié antes de
las sociedades agricolas, como lo certifican restos arqueoldgicos por todo el globo, v, al
margen de la posibilidad de un tiempo anterior a la guerra (una suerte de inveterada pax),
en la Edad del Bronce la guerra se convirtid en el modus vivend de la especie humana
(Ferguson, 2008, pp. 25, 18).

En vista de estos datos, parece que, en efecto, la cita de Robert McNamara (1970)

que recoge Horstmann en £/ Monstruo estd revestida de estricta certeza:

La historia de la humanidad no se ha caracterizado por largos periodos
de paz que fueron interrumpidos algunas veces por guerras, sino mas
bien por una cadena de permanentes operaciones militares, entre las
cuales, de vez en cuando, cayeron épocas de agotamiento vy recuperacion,
que entonces se desginaron orgullosamente como paz (p. 62).

En contra de los estudios por la paz, tan criticados por Horstmann, no puede
negarse que, pese a su caracter perjudicial y destructivo la guerra «fue una importante
fuerza impulsora en el desarrollo social, econémico y cultural del mundo antiguo»
(Ferguson, 2008, p. 13), conclusidn que no le fue ajena tampoco a Mainldnder, para quien
el progreso de la humanidad depende de la ley de rivalidad entre los pueblos (PE I, Xk:
213). Pero es menester detenerse en este aspecto, pues la aparente simetria entre ambos
pesimistas ha conducido a enjuiciar la filosofia de uno mediante caracteristicas que son sélo

imputables al otro.

® Restos arqueoldgicos como signos a bote pronto inequivocos de guerras arcanas pueden obedecer a trifulcas
domésticas, ritos sacrificiales o ejecuciones: una maza o espada puede ser tanto un arma como una
herramienta agricola; una lanza o flecha puede ser un instrumento de guerra o de caza; las pinturas y grabados
que representan conflictos bélicos pueden interpretarse como ejecuciones, rituales, etc. (Cfr. Ferguson, 2008,

p. 16).

H. W. GAMEZ



| 125

4. El'método descriptivo y prescriptivo en la hermenéutica pesimista de la historia

Existe una diferencia fundamental entre dos modos del proceder filoséfico que
habitualmente no se toman en cuenta. En un terreno tan frivolamente abocado al
enjuiciamiento ético, es por lo demds comprensible que los intérpretes se excedan en sus
labores hermenéuticas, pasando por alto dicha diferencia metodoldgica. No obstante, el
investigador honesto debe ensayar en la medida de lo posible una suerte de epojé moral
si su intencion es hacer filosofia y no catequesis. Dicho de otro modo, solo las aseveraciones
éticas son susceptibles de enjuiciamiento moral; la historia en cambio, en su devenir per se,
«no es ni moral ni inmoral» (PE II, Alz 2: 236).

Mientras que el método descriptivo se limita al estado de cosas para expresar «con
la mayor claridad posible ese «qué» del mundo por el que se pregunta la filosofia» (Lopez
de Santa Marfa, 2002, p. X); el método prescriptivo toma la descripcion de lo que es el
caso como predmbulo para indicar lo que deberd ser eventualmente el caso. Este distinto
modo de proceder es determinante a la hora de aprehender lo que separa al pesimismo
decimondnico de Horstmann, pese a sus evidentes similitudes.

En efecto, Mainldnder analiza la historia de la humanidad en su Folitik como un
conflicto constante dominado por la ley del sufrimiento y conducente al debilitamiento

paulatino de las fuerzas:

La historia de la humanidad no se ha caracterizado por largos periodos
de paz que fueron interrumpidos algunas veces por guerras, sino mas
bien por una cadena de permanentes operaciones militares, entre las
cuales, de vez en cuando, cayeron épocas de agotamiento y recuperacion,
que entonces se designaron orgullosamente como paz (p. 62).

No obstante, el proceso tanatoteleoldgico, aun estando constituido con arreglo a
un fin final, presenta una serie de medios particulares a modo de fines mediatos. En el caso
del filésofo de Offenbach, el fin mediato par excellance es el Estado Ideal (ibid.,, 354). La
funcién de los conflictos bélicos en la Philosophie der Erldsung radica justamente en el
hecho de que estos son un medio para el indicado fin mediato. Pero, cabe aclarar, ello
responde asimismo al hecho de que la nacién destinada a constituir dicho Estado Ideal serd
aquella encomendada a la resolucidn de la Soziale Frage (PE Il, Alz 2: 240). Pero Mainlander
no incurre en un ensofiado vy delirante meliorismo conforme al cual las naciones del globo,
en una suerte de pacto entre caballeros, decidan caminar juntas hacia dicha resolucién, pues

también «se debe tener por posible un curso violento, o al menos diferente [no pacifico]

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 126

de las cosas» (ibid., 220). Es decir, a la tendencia de una o diversas naciones de resolver la
cuestion social, previsiblemente se le enfrentardn otras para las cuales dicha resolucién
represente un atentado contra sus intereses. En cualquier caso, la fundacién del Estado ideal
obedece a la ley divina, al acto originario de la unidad premundana, por lo cual la guerra no
es un fin en si mismo, sino un fenédmeno necesario conducente a un estado mas lisonjero.

La reflexion de Horstmann no presenta la misma sobriedad descriptiva que
encontramos en las meditaciones mainlanderianas, motivo por el cual, previsiblemente, su
propuesta escandalizd en un primer momento a sus lectores, llegando algunos a
considerarla peor que el Mein Kampf(Comejo, 2024, p. 8). Si bien los capitulos principales
de £/ Monstruo se limitan a una descripcion de aquella dialéctica entre humanismo vy

antropofuguismo a lo largo de la historia, su propuesta positiva es nitida y directa:

Con la expresién de la verdad Unica antropdgufa, segun la cual serfa mejor
que no existiésemos y que, en consecuencia, debemos emprenderlo todo
para pasar de la existencia al no ser [...] se ha dado, efectivamente, el
paso mas importante; y es que es a nosotros, los Ultimos nacidos a quien
se nos ha encomendado preservar y completar esta verdad, corregir sus
distorsiones y traerla a una forma que corresponda al estado de
desarrollo cientifico-natural y tecnoldgico [...] jConvirtamos en piedra
lunar nuestro enfermo planeta metabdlico! (Horstmann, 2024, pp. 101,
133).

Si bien la linea divisoria entre descripcion y prescripcion es algo asaz problematico,
habida cuenta de que la piedra angular de esta escuela filosdfica es el juicio axioldgico
conforme al cual el no ser es preferible al ser, es la honestidad de Horstmann, o falta de
pudor si se quiere, lo que puede atentar contra la sensibilidad de especie de algunos, i. e,
contra nuestra voluntad de vivir, haciendo pensar que «en esta ocasion se ha llevado la
apuesta hasta el final, y si no es una apuesta, diremos que la locura del sistema es completa»
(Caro, 1892, p. 47).

En cualquier caso, lo que pretendemos destacar aqui es la diferencia, en apariencia
menor pero auténticamente fundamental, entre sefialar que la existencia estd atravesada

por una voluntad o pulsidn de muerte, que tarde o temprano nos abocara al n/hi/ negativum:

En el Estado Ideal, la humanidad realizard el “gran sacrificio”, como dicen
los hindues, es decir, morir. Cédmo sucederd esto es algo que nadie puede
precisar. Puede basarse en una resolucion moral general, que se ejecuta
en seguida, o cuya ejecucidn se deja a la naturaleza. Pero también puede
realizarse de otra manera (PE [, Xk: 325).

H. W. GAMEZ



| 127

Y la prescripcion de los medios para alcanzar la nada; siendo dicho medio el Gran

Sacrificio haciendo uso de armas de destruccidn masiva:

iOjald la razdén antropdgufa nos guarde de este enorme delito contra la
creacion! Solo son necesarios unos pocos decenios mas de investigacidn
y ensayos, para poner en nuestras manos las armas que podrdn producir
la redencidn de toda vida y la pasteurizacidon global, desde las cumbres
de las montafias hasta la oscura noche de las mds profundas simas marinas
(Horstmann, 2024, p. 122).

En conclusion, no destacar esta diferencia metodoldgica es lo que nos puede abocar
a una imputacion irreflexiva de las propuestas de un filésofo pesimista a otro, aseverando,
por ejemplo, que este o aquel es un apologeta del suicidio, la violencia, etc.; algo que, por
desgracia, ocurre con demasiada frecuencia entre algunos hermeneutas, pero de lo que el

investigador riguroso debe huir como de la peste.
5. Aniquilacionismo y extincionismo

Una vez destacados los elementos de los cuales el pesimista acostumbra a extraer
su material de induccidn y su diferente modo de proceder discursivamente, es ocasion de
analizar sus respectivas propuestas en lo relativo al felos de la existencia. Si bien podria
parecer, a bote pronto, que ambas filosoffas apuntan a una misma resolucion (la muerte),
existen, no obstante, también aquf diferencias deducibles de la presencia o ausencia de una

ulterior reflexion metafisica.
5.1. Souvetaurilia programada

Para Horstmann (2024), la historia del monstruo ha consistido en aquella pulsion
antropdfuga opacada en todo momento por la ficcion humanista. No obstante, «la especie,
como tal, nunca ha abandonado la certeza de que su salud se encuentra en las armas» (p.
/7) de modo que aquella ha ido desarrollando, ominosa y eficazmente, los medios
necesarios para aniquilarse, primero a nivel local y doméstico, después a nivel global y
planetario. El mundo es pues esa arena de gladiadores en que los seres humanos han ido
sofisticando los medios necesarios para satisfacer su vis onginana: la autodestruccion.

Este escenario triunfal de desarrollo armamentistico posibilita ahora la postrera

realizacion de aquel inveterado afdn, por lo que ha llegado el momento de sacar la espada.

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 128

La apuesta de Horstmann (2024) a estos efectos pasa por la totalizacién del sufrimiento,
L.e., anular el dolor concomitante a la existencia mediante su hipdstasis, recurriendo a la

ingenieria militar:

El sufrimiento solo puede suprimirse con su totalizacion. Pero en el
infierno, en la revocacion del acto de la creacion, se trasciende, se ilumina
y se anima el dolor de las criaturas, en el animal con el presentimiento y
en el ser humano con la certeza de que desde ese momento la rueda de
las generaciones, renacidas en el dolor, queda rota y de ahora en adelante
el nonato se queda sin nacer, la vida no se vive y el sufrimiento no se
padece (p. 124).

En otras palabras, la satisfaccion de la vis antropdfuga concomitante al ser humano
tendrd lugar (pues por fin ha llegado un momento en la historia en que puede tener lugar)
desatando un Armageddn nuclear capaz de exterminar no solo a la especie humana, sino
a toda forma de vida en la Tierra.

Irdnicamente, comenta Horstmann, la exposicion de los procesos psicoldgicos que
permiten explicar cémo el monstruo, pese a su natural voluntad de vivir, se abandonard a
la postrera lluvia de fuego, viene de la mano de un «archihumanista»: Gunter Anders.
Parafraseando £ndzeit und Zeitende, Horstmann apunta que precisamente uno de los
aspectos del hombre contempordneo que mds desconcierta a Anders es la clave
interpretativa del Ultimo acto del monstruo. La capacidad de percibir, representar v, a la
postre, procesar emocionalmente la aniquilacidn inmediata de miles de millones de seres
vivos a tenor de un acto prosaico, hace que el sentimiento de responsabilidad moral frente
a semejante acto carezca de contenido: «lLa distancia entre el acto y quien lo comete,
entretanto, ha avanzado hasta tal punto que la horquilla entre quien «desencadena» un
suceso y el cada vez mas quimérico responsable moral se abre tanto, que la responsabilidad
ética aparece como obsoleta» (Horstmann, 2024, p. 130). Para Anders (1972), el nimero
de victimas es inversamente proporcional al nimero de autores materiales necesarios (p.
195), pero aquello que tan escandaloso le resulta a este humanista es justamente motivo
de consuelo para el pensador antropdfugo, i. e., Horstmann, pues el progreso técnico en el
campo de las armas de destruccidn masiva permite que una souvetauriia que paralizarfa a
cualquiera si tuviese que blandir un cuchillo para llevaria a cabo, se vuelva un acto tan simple
como pulsar un botdn.

Esta posibilidad insdlita a la par que inimaginable hasta la fecha fue precisamente,

segln Horstmann, lo que la fantasia de Hartmann y, aunque no le mencione, Mainldnder,

H. W. GAMEZ



1129

no fue capaz de urdir. De ahi que ambos titubeen a la hora de especular el definitivo
movimiento colectivo mediante el cual el acto ilégico de la voluntad se clausure gracias al

acto légico de la idea:

Nuestros conocimientos son muy imperfectos, nuestras experiencias
demasiado breves v las analogias posibles demasiado menguadas como
para podernos hacer una representacion, aungue solo sea con cierta
seguridad, de aquel final del proceso [...] La primera condicién para
consumarla, es que la mayor parte del espiritu inconsciente que se
manifiesta en el mundo quepa encontrarlo en la humanidad [...] La
segunda condicidn para que sea posible la victoria es que la estupidez de
la voluntad y la miseria de toda la existencia hayan calado en la conciencia
humana [...] La tercera condicién es que exista una suficiente
comunicacion entre la poblacidn de la tierra, como para permitir que se
produzca una decision conjunta y simultdnea de la misma (PU: 661, 663,
665).

O mediante aquel principio del fin consistente en la extincidn de la especie humana,

el cual marcard la madurez de la suma universal de fuerzas para la muerte:

Es completamente indiferente [...] si la humanidad sacrificard su Uttima
fuerza vital mediante el “gran sacrificio”, como dicen los hinddes; con
entusiasmo moral “porque la expectacién ansiosa de la creacién estd
esperando la manifestacién de los hijos de Dios"”, como dice Pablo; por
impotencia, o con un fanatismo exacerbado: ;Quién puede predecirlo?
Basta con saber que el sacrificio se hard, porque debe hacerse, porque
es el punto de transicién para la necesaria evolucién del mundo (PE I, Xk:
356).

5.2. La Bildung como prerrequisito de toda extincién

Horstmann se abandona con demasiada ligereza a la idea de que Hartmann vy
Mainlander?, de haber podido ser espectadores del avance armamentistico que acrisolé a
mediados del siglo XX con los bombardeos de Hiroshima y Nagasaki, habrian simpatizado
con su tesis de que la redencidn de la vida en la Tierra consistird en un holocausto nuclear
(vid. Horstmann, 2024, p. 72). No obstante, Horstmann parece omitir dos elementos

fundamentales de la soteriologfa de estos dos grandes pesimistas decimondnicos: la censura

* Aungue Horstmann no cita a Mainlinder en ningdn momento, sin duda le influyd poderosamente,
manteniéndose a lo largo de toda la obra un didlogo tacito con el filésofo de Offenbach. (Vid. Cornejo, 2024,

p-9)

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 130

del suicidio como acto redentor ontoldgico vy la Bildung como espina dorsal del crecimiento
de la autoconciencia.

En Philosophie des Unbewussten, Hartmann es meridiano a la hora de alejarse de
la conclusién a que erréneamente parece condenar el pesimismo (tal y como hicieron tanto
Mainldnder como Schopenhauer y Bahnsen). Por lo que respecta al berlinés, critica
rigurosamente el suicidio y la ascesis como medios eficaces para la redencion del acto ildgico
de la voluntad por ser ontoldgicamente irrelevantes.

Hartmann defiende un panteismo, pero debido a las malas interpretaciones a que
estd sujeto el término a raiz de la filosofia de Spinoza prefiere el concepto «monismos,
«que significa lo mismo» (PU: 468). Criticando las inconsistencias del sistema
schopenhaueriano en lo que respecta a la tensidn entre su exacerbado monismo y su teoria
de la negacion individual de la voluntad, acaba censurando toda forma de suicidio y la ascesis
en tanto que métodos eficaces de redencidn: «La voluntad es para él [Schopenhauer] el
hen kai pan [...] jcdmo podria corresponderle al individuo la posibilidad de negar su
voluntad individual como un todo [...] puesto que su querer individual es solamente un
rayo de aquella voluntad Unica total?» (ibid., 654).

De igual manera, apelando a la posibilidad de la ascesis como método redentor,
concluye Hartmann que si la humanidad llegase a extinguirse mediante la castidad sexual
«el mundo seguiria adelante y no se encontraria en una situacion esencialmente distinta a
la que existia inmediatamente antes de la aparicion del primer ser humano» (idem). Asf
pues, en su filosoffa la redencién es un acto, no vya colectivo, sino universal, que no se le
puede imputar al ser humano en tanto que agente real, sino solo en tanto que catalizador
del «veredicto de la voluntad cdsmica universal» (PU: 657).

Es aqui donde entra a colacidn el concepto clave para Hartmann y Mainlander:
Bildung. La formacidn, i. e, el crecimiento de la autoconciencia, es la conditio sine quibus
non del principio del fin. En el caso del berlinés, dicha formacidn es necesaria para que la
humanidad alcance aquella epifania conforme a la cual pueda comprender tanto la vanidad
como la nulidad de todos los motivos del querer (PU: 663). En el caso del offenbachiano,
la Bildung, es decir, la educacion universal tutelada por el Estado, es el prerrequisito de, por
una parte la resolucidn de la Sozale Frage, por otra, el predmbulo a la constituciéon del
Estado Ideal (PE II, Alz 2: |'10-118).

Desde la perspectiva del pesimismo decimondnico pues, la souvetaurilia
horstmaniana se encontrarfa mds cerca del egoista suicidio particular que del afdn de

redencidn universal, pues quien pulsase el botdn rojo no estarfa pensando en la redencion

H. W. GAMEZ



131

total, sino solo en la suya individual (PU: 656), por mucho que la consecuencia fuese un
cataclismo ecuménico. La redencion del todo, ya exija el debilitamiento universal de la suma
de fuerzas (Mainldnder), ya el recogimiento de la mayor manifestacién del espiritu
inconsciente en la humanidad (Hartmann), es, al menos para estos autores, la auténtica
anunciacion gabrielana de la paz perpetua; «por eso no se trata aqui solamente de un simple
suicidio masivo de la humanidad, cuya completa inutilidad para la meta del proceso cdsmico
ya se ha expuesto anteriormente» (PU: 662).

Por todo lo dicho, si quisiésemos establecer sendas categorfas a fin de diferenciar
entre una y otra propuesta, podemos hablar de un aniquilacionismo en el caso de
Horstmann y de un extincionismo en los de Mainldnder y Hartmann; matiz que en las
palabras obedece a una mera distincidon semdntica, pero en el contenido a una relevante

diferencia filosofica.
6. Conclusién

La filosofla «es un monstruo de muchas cabezas y cada una habla una lengua
distintay (WWV I: 127) vy si hablasen la misma lengua, seguramente hablarfan dialectos
diferentes. Como ha podido apreciarse, incluso entre autores que parte ante aceptan las
premisas fundamentales, digamos axiomas, de una misma filosofia, podemos encontrar
diferencias que al profano le pueden pasar inadvertidas, pero que el investigador y estudioso
debe tener siempre en cuenta a fin de rendir el merecido tributo a este o a aquel en cada
ocasion. Tanto mds necesario resulta este egjercicio en la medida en que nuestra voluntad
responda a un afdn critico, pues solo comprendiendo del modo mds preciso posible las
filosofias de Mainldnder, Hartmann, Horstmann, etc., podremos reprender esta o aquella
aseveracion por inconsistente, ambigua, oscura o lo que fuere.

El pesimismo es una de esas escuelas lo suficientemente abocada a interpretaciones
sensacionalistas como para que seamos nosotros mismos quienes, pretendiendo
esclarecerlo, terminemos por suscitar ese mismo rechazo que procurabamos subvertir;
como aquel que, por temer quedar en evidencia ante un auditorio, termina balbuceando
presa de su propia preocupacion.

Debido a vicisitudes que para algunos son meras contingencias histéricas, mas para
otros accidentes plenos de significacion, Philipp Mainldnder es, mds que Hartmann, Bahnsen
o Schopenhauer, quien ha corrido un mayor peligro a estos efectos, siendo censurado e

incluso excomulgado del pantedn de los filésofos dado su encomio al patriotismo y su

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 132

asuncién del conflicto bélico como cédigo genético de la historia humana. Aunque
irénicamente Horstmann nunca le cita en £/ Monstruo, las reminiscencias son claras y
evidentes. Dada la naturaleza polémica y, por qué no reconocerlo, casi delirante de su
propuesta, se ha incurrido en una suerte de interferencia entre ambas filosofias por parte
de intérpretes y hermeneutas. Era menester por lo tanto sefalar el tocdn comuin de que
ambos se nutren, a saber, la historiografia escatoldgica y su testamento mitico-religioso, para
destacar posteriormente los aspectos que hacen de sus respectivos planteamientos, no
férmulas antitéticas, pero si los suficientemente diferenciadas como para que sea pertinente
separarias.

A esta intencidn ha respondido la diferenciacion terminoldgica entre
«aniquilacionismo» y «extincionismo». Como se ha dicho mds arriba, la designacion por sf
misma es una simple distincidn conceptual que no obedece a un enrevesado y hermético
origen etimoldgico de los términos, sino a la mera necesidad addnica de nombrar de algin
modo aquello que, si bien se asemeja, con todo no se identifica. El quid de todo este asunto
no es pues si Mainlinder o Hartmann caen dentro del concepto «extincion» de forma
taxativa a tenor de ciertos rasgos idiosincrdticos de su filosoffa, si no el sutil pero relevante
talante de sus soteriologias el cual hace irreductible sus sistemas a la propuesta de
Horstmann; pese a los paralelismos. El motivo de la eleccion conceptual tomada en este
articulo se fundamenta en la intuicién convencional de que la aniquilacidn exige la
participacion de un agente aniquilador, mientras que la extincion se alinea con procesos
concomitantes al debilitamiento paulatino de las fuerzas de cuerpos organizados en virtud
de cierta disposicidn natural. Con todo, la eleccidn es simplemente arbitraria.

En Schopenhauer, la redencidn tiene cardcter privativo, pues dado que el cardcter
es innato y la condicidon de posibilidad de la negacion de la voluntad es la cumpassio, la
experiencia susceptible de abocarnos a una negacidn activa de la voluntad estd reservada a
unos pocos sabios vy ascetas (Beiser, 2022, p. 83). En Mainlinder y Hartmann,
previsiblemente a raiz del surgimiento de la filosofia de Ia historia y el creciente sentimiento
democrdtico de la época, la redencidn fue revestida de un imperativo universalista (Gdmez,
2024, p. 449). No obstante, como se ha visto, esta universalidad soteriolégica no puede
acontecer mediante un «suicidio masivo», sino que debe advenir al final de una proceso de
desarrollo que, en el caso de la humanidad, encuentra en el crecimiento de la
autoconciencia (Bildung) su mdxima expresion.

Horstmann, ciertamente, recoge el testigo de los pesimistas decimondnicos,

asociando dicha Bildung con uno de los grandes fetiches del siglo XX: la técnica. El desarrollo

H. W. GAMEZ



133

de la industria armamentistica representa en su caso ese non plus ultra de la humanidad a
que su autodesarrollo conduce, pero a diferencia de los casos anteriores, este telos estd
mds asociado a una suerte de naturalismo (pulsidn tandtica humana) que no a la sensibilidad
cosmopolita ilustrada de la que participaron Hartmann y Mainlander. Para ellos, el
prerrequisito de la redencidn es esa epifania ecuménica mediante la cual los seres humanos
aprehenderdn la vanidad de todo estado lisonjero, incluso el mds favorable; siendo dicha
epifania solo posible en el marco de la resolucién de la Soziale Frage o el desarrollo cultural
de los pueblos. En Horstmann, en cambio, la vida debe ser segada cuando hayamos
alcanzado el cénit de nuestra capacidad destructiva, al margen de todo aprendizaje colectivo
sobre el ser del mundo.

Si se pasa revista a la historia del pesimismo filosdfico de un tiempo a esta parte
desde que florecid a partir de la obra schopenhaueriana, se pueden apreciar rasgos de
familia merecedores de una ulterior categorizacion como la ensayada aqui. Desde el
surgimiento de las naciones modernas (especialmente tras la Revolucidon Francesa), la
conciencia europea (especialmente la alemana), invistié su ideario soterioldgico, de antigua
prosapia, con los avatares tipicamente ilustrados: la resolucién del problema del mal en el
marco del progreso de las sociedades civiles perfectamente justas. Las distintas tentativas —
frustradas en su mayorifa y siendo el caso de la Revolucién de Marzo 1848 un caso ilustrativo
(Gadmez, 2024, pp. 78-118)— si bien despertaron las reticencias de aquellos que tan
alegremente se habfan alineado con el meliorismo de la llustracion, no obstante continuaron
persistiendo® hasta los procesos imperialistas que terminaron por hilvanar los postreros
conflictos que darfan pie a las dos Guerras Mundiales. A partir de la Segunda Guerra
Mundial, junto con el definitivo abandono de la reflexién metafisica por parte de la filosofia
y el viraje hacia su vertiente practica (Etica y Filosoffa Politica principalmente), nos
encontramos en el caso del pesimismo con aquellas expresiones que aqui se han
denominado «aniquilacionistas», como el antinatalismo o la propia filosofia de Horstmann.
El impacto que tuvo dicho conflicto, el coitus interruptus de la Guerra Fria en tanto que
angel exterminador que portaba el fin de la historia y su vinculacidon con el optimismo
meliorista del que también ha participado el pesimismo (Gdmez, 2024, pp. 418-462),
amerita sucesivas investigaciones futuras, a fin de discemir en qué medida incluso quienes
parecen abogar por el abandono a la nada negativa en tanto que término de todos nuestros

anhelos «prefieren no entregarse irremisiblemente a los abismos de un pesimismo sin

5 Esta recidiva de las fantasfas ilustradas la encontramos en la misma filosoffa de la historia de Hartmann y
Mainldnder, siendo el Estado Ideal de éste Ultimo un caso paradigmdtico.

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 134

consuelo, [y] no dejan de alabar, tanto ante si mismos, como ante los demds, el “valor de

la ilusion™» (TH: 36).

H. W. GAMEZ



1135
Bibliografia

ANDERS, G. (1972). Endzeit und Zeitende. Gedanken lber die atomare Situation. Munich:
Beck.

ANONIMO (2024). Enuma elis. El poema babilonio de /a creacion. (Rafael Jiménez, trad.).
Madrid: Cdtedra.

BAHNSEN, J. (2015). Lo trdgico como ley del mundo y el humor como forma estética de lo
metafisico. (Manuel Pérez Comejo, trad.). Valencia: PUV.

BAQUEDANO, S. (2021). Rechazar la legitimacidn del uso de la violencia como herramienta
del discurso filosdfico. En: Mainldander, P., Filosofia de la Redencion. (Sandra
Baquedano, trad.). Chile: Fondo de Cultura Econdmica.

BEISER, F. C. (2022). Weltschmerz: el pesimismo en la filosofia Alemana, 1860-1900.
(Fernando Burgos, Slaymen Bonilla y Antonio Garcifa, trads.). Madrid: Sequitur

CARO, E. (1892). £/ pesimismo en el siglo XIX: Leopard), Schopenhauer, Hartmann.
(Armando Palacios, trad.). Madrid: La Espafia Modemna.

CORNEO, M. P. (2024). El pesimismo antropdfugo de Ulrich Horstmann. En: Horstmann, U.
£l Monstruo. (Manuel Pérez Cornejo, trad.). Madrid: Sequitur.

FERGUSON, R. (2008). La guerra antes de /a histona. La guerra en el mundo antiguo. (Philip
de Souza, ed., Manuel Villanueva, trad.). Madrid: Akal.

GAMEZ, A. (2024). £/ ser es y el no ser serd: la relevancia historico-filosofica del pesimismo
v la redencion como su critenio de demarcacion. [Universidad de Barcelona: Tesis
Doctoral].

HARTMANN, E. von (2022). Flosofia de lo Inconsciente. (Manuel Pérez Comejo, trad.).
Madrid: Alianza.

—(1879). Pdnomenologie des sittlichen Bewusstseins. Berlin: Carl Duncker's Verlag.
HORSTMANN, U. (2024). £/ Monstruo. (Manuel Pérez Cornejo, trad.). Madrid: Sequitur.
MAINLANDER, P. (2014). Filosofia de la Redencion. (Manuel Pérez Cornejo, trad.). Madrid:

Alianza.

—(2024). Ensayos sobre filosofia politica. (Manuel Pérez Cornejo, trad.). Madrid:

Alianza.

MCNAMARA, R. (1970). Die Sicherheit des Westens. Minchen: Taschenbuch.

NUR-AYA. Atrahasis. En: Dalley, S. (trad.). (1991). Myths from Mesopotamia: Creation, The
Flood, Gilgamesh and others. Oxford University.

Aniquilacidn y extincion hénadas | Vv



| 136

PLUMACHER, O. (2023). El pesimismo en el budismo y otras religiones. (H. W. Gdmez).
Madrid: Sequitur.

SCHOPENHAUER, A. (2003). £/ mundo como voluntad y representacion /. (Pilar Lopez de
Santa Marfa, trad.). Madrid: Trotta.
—(2009). Los dos problemas fundamentales de la ética. (Pilar Lépez de Santa Marfa,
trad.). Madrid: Siglo XXI.
—(2010). £/ mundo como voluntad y representacion [ (Rafael-José Diaz y
Montserrat Armas, trads.). Madrid: Gredos.

SOUZA, P. (2008). La terrible marea de la guerra. La guerra en el mundo antiguo. (Philip de

Souza, ed.; Manuel Villanueva, trad.). Madrid: Akal.

H. W. GAMEZ



