(CFILismo o abiolismo? Thacia una
ecologia aniquilacionista

CEFILism or Abiolism? Towards an
Annibilationist Ecoloqyp

David Fhuertas Garcia




RESUMEN

A pesar de que el cambio climdtico lleva tiempo siendo uno de los grandes retos a los que
se enfrenta tanto la humanidad como el planeta, este no ha sido adecuadamente abordado
desde una visidon pesimista. Una respuesta que un pesimista puede dar al cambio climdtico
es la del efilismo, un movimiento filosdfico nacido en internet que, aunque no es muy
conocido entre el publico en general, cada afio cuenta con mayor relevancia y notoriedad.
Por ello, expondremos las principales ideas de este movimiento a través de dos de sus
grandes representantes, Gary «lnmendhamy» Mosher y Guy Edwards Bartkus. Después,
haremos un andlisis critico de sus ideas y concluiremos exponiendo lo que considero que
deberfan ser las principales tesis del movimiento ecoldgico pesimista aniquilacionista, al que

denominaré como «abiolismo.

Palabras clave: Efilismo; Ecologfa; Aniquilacion; Inmendham; Bartkus; Moral.

ABSTRACT

Although climate change has long been one of the greatest challenges facing both humanity
and the planet, it has not been adequately addressed from a pessimistic perspective. One
response a pessimist can give to climate change is that of efilism, a philosophical movement
bomn on the internet that, although not well known among the general public, is gaining
more relevance and notoriety each year. Therefore, we will present the main ideas of this
movement through two of its leading representatives, Gary "Inmendham" Mosher and Guy
Edwards Bartkus. We will then conduct a critical analysis of their ideas and conclude by
presenting what we consider to be the main theses of the pessimistic annihilationist

ecological movement, which | will refer to as "abiolism".

Keywords: Efilism; Ecology; Annihilation; Inmendham; Bartkus; Morality.



191

. Introduccién

esde una perspectiva antropocentrista, |a historia de la Humanidad es la historia

de grandes sufrimientos: guerras, dolores, pérdidas, hambre, frustraciones,

dafios... Si ampliamos el panorama a una perspectiva zoocéntrica, entendiéndola
como aquella que pone en el centro a los animales, tanto humanos como no humanos, la
conclusién no es mucho mejor. Grandes descripciones se han hecho sobre lo miserable,
dura, depredadora y cruenta que es la vida en los dmbitos salvajes. Sin embargo, aun
adoptando esta vision, no habriamos agotado la cantidad de dolor, mal y dafio que alberga
este planeta. Cada dfa, millones de bacterias, virus, plantas, hongos y demads seres vivos
padecen gran cantidad de dafio, similar al de los animales humanos y no-humanos, tales
como depredacion, pérdidas, ausencias, parasitismo, etc. A pesar de esta realidad, pocos
han sido los fildsofos que han tratado de esta situacidn y han ofrecido una respuesta a los
males que padecen dichas criaturas. Si el pesimismo es el sistema que defiende que la no
existencia es preferible a la existencia para los humanos, dadas las penas que padecen, y si
el resto de seres vivos no se encuentran en una mejor situacion que la de los seres humanos,
entonces el pesimismo debe extender tanto su reflexidn como su radio de accién al resto
de seres vivos.

;Es cierto que el resto de seres vivos se encuentran en una situacion igual que la
nuestra? Para muchos esto no es algo evidente. Por ejemplo, en un momento de su obra
Simbioética, el reconocido ecologista Jorge Riechmann (2022, p. 22-23) recoge la
descripcion descarnada de lo que supone la depredacion en la vida salvaje hecha por Ernest
Becker. Sin embargo, Riechmann ofrece un contraargumento que nos libera de esas visiones
dantescas de la vida natural que pasa por apelar a una perspectiva bacterioldgica. Segun él,
la depredacidn es un proceso que se da fundamentalmente en el mundo zooldgico pero
rara vez se comprueba en el ambito de las plantas ni de las bacterias. En esas realidades se
dan mayores procesos de colaboracidon y apoyo mutuo de los que cabrfa imaginar. Por
tanto, si la existencia entre aquellos seres vivos que componen el 98% de la biomasa
terrestre se da de manera tan armoniosa, entonces la cantidad de bienes es enormemente
superior a la cantidad de males, por lo que las visiones pesimistas perderfan gran fuerza.
Quizas, el problema no serfa que la vida sea un valle de ldgrimas, sino que los males se
deberfan a la falta de cooperacién entre los seres humanos y el resto de seres. La solucién
no serfa abandonar la existencia, sino lograr una mejor convivencia que reduzca las

experiencias mas dolorosas.

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



|92

Estas reflexiones llevan a Riechmann (2022, p.19) a abandonar el antropocentrismo
por lo que denomina como bacteriocentrismo, apelando al papel esencial que desempefian
las bacterias en el buen funcionamiento de los ecosistemas terrestres vy en el de nosotros
mismos, ya que nuestros cuerpos estdn compuestos por millones de bacterias, lo cual hace
que mas que seres diferenciados unos de otros, seamos seres simbidticos que mantenemos
una serie de relaciones de apoyo con otros seres vivos. Por tanto, si aceptamos que los
seres no animales son lo esencial, el pesimismo debe centrar sus reflexiones desde la
perspectiva de estos seres. De |o contrario, el pesimismo se enfrentard a grandes problemas.

Con esta exposicidon vemos la necesidad de desarrollar una ecologia pesimista que
tome en consideracidn una perspectiva biocéntrica que muestre cdmo las experiencias de
grandes males y penalidades no sdlo se desarrollan en el dmbito zooldgico, sino también
en el de resto de seres vivos. Y no sdlo eso, sino que también hay que mostrar que esas
experiencias no sdlo se producen por la accidn de los seres humanos, sino que también se
producen en ausencia de los mismos. La tradicidn filosdfica ha denominado a este tipo de
experiencias como «males naturales». En consecuencia, una ecologia pesimista pasa por
mostrar también que, aunque los seres humanos desaparezcan, el resto de seres vivos,
pertenezcan a la especie o renio a la que pertenezcan, no se librardn de una existencia
penosa y miserable fruto de la posibilidad de que padezcan algin mal, y que, dado esto, la
no existencia de todos los seres vivos es preferible a su existencia.

Tomar una perspectiva biocentrista, sostener la existencia de males naturales y
defender que todos los seres vivos se encuentran afectados de grandes males, son algunas
de los principios que deben guiar a toda forma de ecologismo pesimista. Pero faltarfa un
punto por tratary es que, en el caso de aceptar lo anterior, ;qué es lo que debemos hacer?
Esta cuestion es causa de divisiones dentro del movimiento ecologista, entre aquellos que
defienden algin tipo de intervencién humana en la naturaleza y, en otro extremo, quienes
defienden el dejar hacer a la naturaleza. Nuestra reflexidn se enmarca dentro del
movimiento intervencionista anadiendo un matiz mds: el aniquilacionismo. Entendemos por
«aniquilacion» aquel evento o proceso violento aplicado a alguna propiedad o sustancia
resultando en su completa destruccion o reduccidn a la nada, el cual puede producirse en
un rango de tiempo variable. Por tanto, en nuestro articulo defenderemos el extincionismo
como forma de hacer de este mundo un lugar mejor.

(Cudl es la mejor forma de ecologismo aniquilacionista pesimista? Este articulo se
centra en lo que en el dmbito anglosajon se ha denominado como Efilism. Ahora bien, jen

qué consiste el efilismo? Esta cuestidon ocupard nuestra atencion en el siguiente apartado.

DAVID HUERTAS GARCIA



193

Después de haber ofrecido una concepcién general del efilismo, nos embarcaremos en un
andlisis critico para ver cudles son sus principales fortalezas y debilidades. Por ultimo, al final

del articulo daremos una alternativa a la que hemos denominado como abiolismo.

2. ;Qué es el efilismo?

El concepto de efilismo (o efilism en inglés), mencionado ya en esta revista', proviene
de la palabra «/ife» pero escrita al revés y su existencia es muy breve: surgié en el afio 200/
en internet, concretamente en las plataformas de YouTube y Reddit. Su «fundador» es Gary
«lnmendham» Mosher, un youtuber y filésofo autodidacta quien publica su pensamiento en
dos pdginas web, efilism.com y donotgod.com, asi como en su canal de YouTube,
Inmendham. A pesar de haber desarrollado una actividad prolifica con mds de cuatro mil
videos publicados abordando temas diversos, su pensamiento no es muy conocido al sumar
sdlo unos catorce mil quinientos suscriptores en YouTube. Pero el efilismo estd en auge,
siendo conocido por el publico general debido a un acontecimiento reciente.

El 17 de mayo de 2025, un coche bomba fue detonado en un centro de
reproduccion asistida en Palm Springs, California. La explosion dejé una victima mortal, el
autor del ataque, y cuatro heridos, los cuales fueron dados de alta, asf como dafios materiales
en algunos edificios cercanos. En las investigaciones posteriores del FBI se descubrié que el
autor del atentado fue Guy Edward Bartkus y que entre las motivaciones del ataque estaban
sus ideas nihilistas y antinatalistas. Las autoridades encontraron un manifiesto elaborado por

Bartkus en el que decfa:

All a promortalist is saying Is let’s make it happen sooner rather than later
(and preferably peaceful rather than some disease or accident), to
prevent your future suffering, and, more importantly, the suffering your
existence will cause to all the other sentient beings... The end goal is for
the truth (Efilism) to win, and once it does, we can finally begin the process
of sterilizing this planet of the disease of /ife (Sledge, 2025).

El mismo Bartkus referfa al ya mencionado Inmendham como una de sus fuentes

intelectuales (Campbell, 2025, 6:00 y 7:10), aunque el youtuber se apresurd a desligarse del

' Véase Mérida, L. (2023). £/ transpesimismo de Gilbert Simondon. Heénadas. Revista Internacional de
Pesimismo  Filosofico, 3, pp. 63-89: https:/revistahenadas.com/wp-content/uploads/2023/12/Henadas-n3-
COMPLETO-3.pdf

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V


https://revistahenadas.com/wp-content/uploads/2023/12/Henadas-n3-COMPLETO-3.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://revistahenadas.com/wp-content/uploads/2023/12/Henadas-n3-COMPLETO-3.pdf?utm_source=chatgpt.com

| 94

ataque y condenar el atentado. Fue en ese momento cuando el concepto efiism empezd a
difundirse entre la prensa.

Pero dicho esto, jcudles son las ideas principales del efilismo? Para poder responder,
nos vamos a apoyar en Inmendham y Bartkus, al ser las autoridades principales de la
corriente.

Pues bien, como ya se ha podido comprobar, el efilismo es una corriente mds
extrema que el antinatalismo, asi como mds comprometida con el bienestar animal que
cualquier otro movimiento, como puede serlo el veganismo. Si la tesis fundamental del
antinatalismo es la inmoralidad de traer nuevas vidas humanas a la existencia y estd a favor
de la extincidn de los seres humanos mediante la no reproduccidn, el efilismo traslada esta
condena a toda forma de vida. Mds concretamente, el efilismo es la creencia de que el ADN
y el sufrimiento sensible en este planeta son los mayores problemas en el universo. Como

dice Inmendham:

Generally historical Antinatalism was a condemnation of solely human
procreation, and was not informed by an understanding of evolution,
ablogenesis, the fact that all sentient creatures are the products of a single
DINA molecule, or that the worst suffering occurs in nature (Inmendham,
s.f).

Tal defensa es justificada, segin Inmendham, segin criterios y conocimientos
extraldos de las ciencias y las implicaciones que de ellas se derivan. ;Cudles son estos
principios? El atefsmo, la ausencia de consentimiento para nacer y el mecanismo del deseo.
Vedmoslos uno por uno.

Comenzando por el atelsmo, este es entendido como el reconocimiento de que el
Universo no fue creado por ningun disefiador inteligente, sino que es fruto de lo que
denomina como «crude forces». En un momento de la historia, el universo se inicié con el
Big Bang, sin que haya alguna razén que justifique el que haya algo en lugar de nada. Tras el
Big Bang, la materia se fue combinando y organizando en entidades mds complejas creando
las estrellas, planetas y demds cuerpos celestes. Durante este proceso se formd la Tierra, en
la cual la materia que contenia se fue uniendo hasta que aparecid la vida, momento en el
cual sucedieron todos los problemas. Hasta ese momento, el universo era un lugar benigno,
pero con la apariciéon del ADN se abrid la posibilidad de que existieran organismos
sintientes y, con la sensacién, la posibilidad del sufrimiento.

Inmendham justifica el rechazo a la existencia de una divinidad creadora por dos

argumentos: el primero es que no hay evidencias de la existencia de un creador, pero si de

DAVID HUERTAS GARCIA



|95

otros mecanismos que explican la aparicion y desarrollo del Universo, como la evolucion;
el segundo es el conocido argumento de que apelar a una divinidad creadora no sirve para
explicar el origen del Universo, porque, si esto es asf, jquién creé a esa divinidad? Y si
respondemos que esa divinidad existe eternamente, entonces, por la misma razén podemos
defender que el Universo es eterno y no necesita de una causa previa que explique su
origen. Por tanto, debemos rechazar la hipdtesis de la existencia de un dios creador y
abrazar el ateismo.

Bartkus afiade otro argumento: el famoso argumento del mal. Si este mundo es
fruto de un disefio inteligente elaborado por un disefiador inteligente, jentonces cémo
puede haber tanto sufrimiento? Un mundo disefiado inteligentemente seria uno en el que
los seres que en él morasen no sufriesen. Pero es evidente que ese mundo no es el nuestro,
por tanto, nuestro mundo no puede ser fruto de un disefio inteligente. Lo interesante es
que el sufrimiento que cuenta moralmente para hacer esta valoracidn no solo es el

sufrimiento humano, sino también el sufrimiento de los animales no humanos:

When you see innocent creatures getting completely fucked by life, I'm
not just talking humans, but even animals, right? How the hell can you sit
there and call that an intelligent design? It clearly isn't It's a completely
absurd thing to call life an intelligent design (Campbell, 2025, 3:54).

El segundo punto de partida del efilismo es la ausencia de consentimiento para
nacer. Ambos sostienen que nadie nos ha pedido permiso para existir: Siguiendo la retdrica
heideggeriana podemos decir que simplemente hemos sido arrojados la existencia.Y, como
cualquier acto que recaiga sobre un individuo o agente del que no tengamos su
consentimiento expreso es inmoral o censurable, entonces el traer nueva vida al mundo es
inmoral. En este punto, Bartkus es mucho mds claro: «so yes, the point is obviously you can't
you get people’s consent to bring them here so don't do it, it's that fucking simple right?
This is not complicated logic, this is not complicated ethics, okay3y (Campbell, 2025, 1:27)

Ademds, en su manifiesto, Bartkus compara la ausencia de consentimiento al nacer
con una situacion polémica: la violacidn de una persona inconsciente. Alguien podria
cuestionar el antinatalismo diciendo que traer nuevas vidas sin el consentimiento de ese
nuevo ser no es inmoral en tanto que no hay manera posible de comunicarse con ese ser
antes de traerlo a la vida. Por tanto, no es inmoral traer nuevos seres a la vida. Pero, para
Bartkus, quien sostuviese su posicion asi deberfa admitir entonces que acostarse con una

persona inconsciente es moral, ya que ambos ejemplos comparten la ausencia de capacidad

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 96

de dar consentimiento o no a la accién que reciben. Pero es evidente que practicar sexo
con una persona inconsciente estd mal, lo consideramos una violacion. Y si esto estd mal,
entonces traer nuevas vidas es inmoral, aun cuando no podamos comunicarnos con ese
ser.

Por dltimo, estarfan sus reflexiones sobre la psicologfa. Acabamos de decir que todo
evento estd regido por los mecanismos de la evolucion y el cerebro humano no serfa una
excepcion. En el caso del cerebro humano, este funciona, por un lado, como «as seffish
scheming tools» y, por otro lado, por el mecanismo del deseo, segiin el cual nuestro cerebro
se rige por la busqueda ciega constante de placer. Una busqueda que nunca es definitiva,
sino perpetua, provocando que nuestro estado natural sea la insatisfaccion. Bartkus expone

esta idea del mecanismo del deseo mediante la metdfora con la adiccién y las drogas:

But, | mean, think about this. You know; if you sit around and do absolutely
nothing, like literally nothing, right, you're going to become very miserable
pretty quickly right? And the reason for this is that the default state for
you is deprivation, right! And this is how life gets you to chase things,
right! And, yeah, that includes literally even drinking water, what we would
call basic needs, right? um your brain gets you to chase things that's really
what's going on right um and the that you know we're chasing really is
stupid right (Campbell, 2025, 3:12-3:38).

Es muy interesante como Bartkus no estd haciendo otra cosa que repetir la famosa
frase de Pascal que apela a la misma idea: la incapacidad humana de estar en un estado de
reposo. Para Bartkus e Inmendham, esto se debe al mecanismo del placer que opera en
nuestro cerebro que, al igual que un drogadicto, nos hace estar constantemente
consumiendo para evitar el mono y los sufrimientos que llevan aparejados el no consumir.
Y eso que nos hace consumir el mecanismo del deseo es la vida, una droga mucho peor
para ellos porque es un conjunto de experiencias banales que no son importantes.

Estas premisas tienen importantes consecuencias. En primer lugar, dado que el
Universo carece de un disefio y de un disefiador, carece también de valores intrinsecos.
Segun se desprende de la concepcidon de Inmendham, algo tiene valor solo y en la medida
en que algo o alguien lo ha creado o realizado en vistas a un fin. Dado que nada ha creado
las cosas tal y como son, no existe ningun valor intrinseco de las cosas, sino que el valor que
les demos a las mismas dependerd de lo que cada uno considere valioso. Es el ser humano
y no las cosas mismas el que dota de valor a la realidad. Asi, dice: « Concepts like beauty are

filtered through are sense perception and cognition. Without a thing to witness the

DAVID HUERTAS GARCIA



|97

"beautiful mountain” it couldn't be characterized as beautiful without an observers
(Inmendham, s.f))

Otra consecuencia es el antinatalismo. Si los eventos que ocurren en el universo y
nuestras acciones responden a deseos ciegos sobre los cuales no tenemos ningun control,
sino que se nos imponen, entonces la vida es una imposicion mds. Por lo tanto, si no hay
ninguna necesidad en que existamos y, ademas, esa existencia se caracteriza por mayor
cantidad de dolor que de placer, entonces es una inmoralidad traer nuevas vidas que estén
condenadas a padecer grandes sufrimientos.

Otra consecuencia de estas premisas serfa el llamamiento a que el ser humano se
haga responsable del sufrimiento de todos los seres vivos. Es decir, dada la ausencia de
finalidad Ultima, de la ausencia de control de lo que nos ocurre y de la insatifaccion
caracteristica de la vida, la consecuencia es «great amounts of suffering will continue to
occur if knowledgeable humans do nothing to prevent this suffering» (Inmendham, s.f.)
Bartkus llega a decir que la vida es a «zero-sum game» (Campbell, 2025, 5:30) o incluso
peor porque, a continuacidn, defiende que no hay nada placentero en la vida, que todo es
sufrimiento y que a lo que llamamos placer es a la cesacidn de ese sufrimiento. Pero como
tal, el placer no tiene ningun sentido positivo, Unicamente es la ausencia de dolor: La vida es
sufrimiento, y nosotros debemos evitar el sufrimiento, no solo para nosotros y nuestros
semejantes, sino también para todo organismo sintiente. Es responsabilidad nuestra acabar
con el sufrimiento, por lo que la misidn de los seres humanos debe ser el fin de la vida.

Como dice Inmendham:

EFIL is life spelled backwards. Life is Consumption, Reproduction,
Addiction & Parasitism. It's CRA.P. We, as sentient feeling organisms, are
the products of 4 billion years of the holocaust of evolution-it's not a
good story and it's not one worth continuing. EFILism is a conclusion,
derived from an assessment of the full summation of the history of the
reality of sentient life on Earth. It is the most important responsibility of
the only sentient species intelligent enough, to effectively manufacture a
graceful exit strategy for life on planet earth. It is the responsibility of the
Efilist, to enter into the battlefield of ideas with the rest of the human
race, and try to the best of one’s ability, to argue for an understanding of
the truth and consequences of our circumstance on this planet
(Inmendham, s.f.).

Ahora bien, jcémo se debe producir esa «salida de la vida en el planeta Tierra»? Es

en este punto donde se produce toda la polémica con el efilismo. La mayorfa de criticos

2 Ndtese el juego de estas siglas con la palabra inglesa «crap», que significa «chorrada, tonterfa, mierdax.

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



|98

consideran que el efilismo es un movimiento violento que legitima v justifica la violencia, el
asesinato indiscriminado y otras muchas acciones moralmente condenables. De hecho, en
internet circula una carta de la comunidad antinatalista condenando al efilismo, recogiendo
numerosas declaraciones del propio Inmendham y la comunidad efilista justificando la
violencia en sus multiples formas. A pesar de la gran evidencia a favor de esta tesis, lo cierto
es que en la pagina web de Inmendham encontramos una actitud diferente. A lo que él
apunta es a una actitud compasiva hacia al resto de seres al darnos cuenta de lo dificil y

dura que es la vida salvaje para los animales no-humanos. Asi, dice:

“Destroying all life" is the wrong way to look at Efilism. The conclusions
drawn are indeed dire but the philosophy need not be bastardized. One
must be inclined towards compassion, knowledge, and sober judgment
before actualizing the depth of suffering that exists and will continue if life
is perpetuated. The philosophy does not mean you cannot live out your
own life but it does entail that you recognize that there are implications
to your actions and a price to pay external to your own desires
(Inmendham, s.f.).

No podemos comprobar si esto fue una modificacidon posterior a raiz de las
numerosas criticas tras el atentado al centro de reproduccidn asistida. Sin embargo, la idea
de exterminar de facto a las especies es mds notoria en Bartkus. El no ve qué beneficio
puede traer el reconocimiento del sufrimiento ajeno. Ese reconocimiento solo nos hace
comprender cuan absurda es la existencia y cuan miserable es la vida, es decir, nos produce

mayor dolor:

I mean, life really truly is completely fucking absurd right? and to anyone
who's like aware of these facts you know intelligent whatever it's the
more and more you become aware of this shit the more miserable life
becomes just like oh fuck this is really bad you know um you start to see
all the harm and it's just it's so nasty (Campbell, 2025, 7:20).

Por tanto, la solucién pasa por ofrecer una «salida digna» a las personas mediante
el suicidio y el derecho a morir. Podemos calificar este efilismo como «promortalista». Pero
;qué es el promortalismo? Para Bartkus, el promortalismo seria la corriente que sostiene
que hay que adelantar la muerte de cada ser. Es evidente que todo ser va a morir en algin
momento de su vida y, dado el enorme sufrimiento que existe en la vida, la muerte debe
ocurrir lo mas tempranamente posible para evitar dicho sufrimiento. La inevitabilidad de la
muerte es un aspecto muy importante para Bartkus porque implica, para él, que el

promortalista no es moralmente responsable de las muertes que ocasione. Si la muerte es

DAVID HUERTAS GARCIA



199

inevitable dado que la vida implica la muerte, entonces los verdaderos responsables morales
de la muerte de los seres son aquellos que han traido a la vida a dichos seres, es decir, los
progenitores (Campbell, 2025, 29:36-30:00).

En conclusidn, las posturas filoséficas de Inmendham y Bartkus parten de las ideas
de ausencia de un sentido de la existencia, del no consentimiento de haber nacido y de la
defensa de que la existencia es dolorosa debido a mecanismos como el del deseo que nos
hace vivir insatisfactoriamente. En esta situacion se encuentran todos los seres vivos, pero
es responsabilidad del ser humano, por ser el Unico consciente de estos hechos, el ponerle
fin. Un fin que no se basa en la mejora de las condiciones de vida, sino en la busqueda del
adelanto de la muerte para todos los seres. ;Son convincentes los argumentos e ideas de

estos autores! La siguiente seccidn estd destinada a averiguarlo.
3. Critica al efilismo cldsico

Hasta aqui hemos hecho un desarrollo de las tesis principales del efilismo de la mano de
dos de sus desarrolladores mds prominentes. Por lo general, el efilismo no termina de
convencer a la gente y se han ofrecido diversos argumentos para sostener el rechazo a las
tesis efilistas (Zero Contradictions, s.f), principalmente sobre el extremismo de sus
conclusiones. Yo también estoy de acuerdo en que la mayoria de argumentos y premisas
efilistas distan mucho de ser convincentes, principalmente, porque nos obligan a admitir
postulados muy fuertes que, en realidad, no son necesarios aceptar para concluir lo que, a
mi juicio, si que son las dos grandes intuiciones acertadas del efilismo: la redencidn debe
alcanzar a todo ser viviente, no sélo a los seres humanos o seres sintientes, por un lado, y,
por el otro, que es responsabilidad de los seres humanos el que la redencidn sea alcanzada
por todos los seres vivientes. Asi que, en lo que sigue, voy a realizar una critica a los
postulados efilistas para trascenderlos.

Mencionamos anteriormente que el efilismo se sostenfa por tres principios: el
atelsmo, la ausencia de consentimiento para nacer y el mecanismo del deseo. Pues bien,
considero que los dos primeros principios son innecesarios para sostener la tesis principal
del efilismo.

Empezando por el atefsmo, ya dijimos que este se entendia como la imposibilidad
de que haya un disefador inteligente tras el origen del universo. Dado esta ausencia de
disefiador, asf como la ausencia de valores y metas finales Ultimas que den sentido a lo que

nos ocurre, se concluye que la vida carece de valor e importancia por el enorme sufrimiento

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 100

sin sentido que en €l se produce. Aungue es cierto que la ausencia de valores trascendentes
puede producir sufrimiento, algo que podemos denominar como pesimismo teleoldgico en
honor a Carlos Moyd (2021), no creo que de la ausencia de trascendencia se siga
necesariamente la necesidad de exterminar toda forma de vida. Negar la existencia de un
disefiador inteligente es una tesis muy dura y que no es necesaria admitir para defender el
efilismo, porque bien podrfa suceder que existiese un disefiador inteligente que crease el
mundo con una finalidad, la cual, en realidad, no fuese tan buena. O bien dicha finalidad
dltima si que fuese buena, pero que su consecucién no compensa la enorme cantidad de
dolory sufrimiento que implica lograrla. Por tanto, a lo sumo, la defensa de acabar con toda
forma de vida dado el sufrimiento sélo nos obliga a rechazar la tesis de que existe un
disefiador inteligente, el cual ha creado el universo con una finalidad tal que compensa las
penas a las que nos vemos sometidos, con independencia de si esa finalidad se alcanza en
esta vida o en la otra. Ademas, aun aceptando el dolor del pesimismo teleoldgico, dista
mucho de ser un dolor que afectase a todos los seres vivos y que, en consecuencia,
justificase la extincion de todo ser vivo. En definitiva, el efilismo puede ser compatible con
algunas formas de creencias religiosas.

Otro punto a tratar es la cuestion del consentimiento. Hemos mencionado
repetidamente que tanto Inmendham como Bartkus rechazan la reproduccidon de las
especies dado que nadie ha pedido previamente a ese ser que se va a traer a la existencia
su consentimiento para ser concebido. De hecho, el segundo justificaba su posicidn con
una reduccidon al absurdo. Bartkus considera que si serfa absurdo justificar mantener
relaciones sexuales con una persona inconsciente que no nos ha dado su consentimiento
previo de no hacerlo, dado que lo considerarfamos como una violacidn vy, por ende, estarfa
mal, entonces la idea de que traer nuevos seres sin haberles pedido su consentimiento
previo es moralmente aceptable es de la misma manera absurda y moralmente incorrecta,
ya que ambos casos comparten la caracteristica de que no pueden expresar ni su
consentimiento ni su rechazo. Aunque es cierto que ambos casos comparten la incapacidad
del agente en cuestion de expresar su consentimiento, hay que reconocer que hasta aquf
terminan las similitudes, ddndose, al menos, dos notables diferencias entre ambos ejemplos.

En primer lugar, y aunque puede ser discutible, considero que existe una notable
diferencia entre los seres existentes y los no existentes y los deberes morales que tenemos
para con ellos. Asi, un ser que existe actualmente es un sujeto con una serie de deberes
que debemos cumplir, por ejemplo, no violarle porque estd inconsciente, mientras que un

ser inexistente carece de derechos, por ejemplo, que nos preocupemos de si nos da o no

DAVID HUERTAS GARCIA



| 101

el consentimiento previo para traerle a la existencia. He dicho antes que es discutible esta
idea porqgue muchos ecologistas parecen no estar de acuerdo. Por ejemplo, uno de los
argumentos cldsicos para cuidar el medio ambiente es el deber que tenemos para con las
generaciones futuras de garantizarles unas condiciones de vida y habitacionales éptimas para
su existencia. Estas generaciones futuras, hoy por hoy, no existen y, si aceptamos lo anterior,
no tendrian el derecho a que les leguemos o no un ecosistema favorable para la vida. Por
lo tanto, no todos estarfan de acuerdo con afirmar que no tenemos ningun deber con los
seres inexistentes.

La segunda diferencia notable entre ambos casos es que, con independencia o no
de si aceptamos que los seres existentes y los no existentes difieren en los deberes que
tenemos para con ellos, lo cierto es que, mientras que la imposibilidad de comunicacidn y
de pedir consentimiento a un ser no existente es perpetua, esta incomunicacidn con un ser
existente es temporal. Es decir, mientras que no hay forma posible de contactar con un ser
inexistente, salvo que creamos en algln tipo de espiritismo, el cual rechazamos, con una
persona inconsciente si puede haber un momento en el que podemos comunicarnos con
él o ella. Basta, por ejemplo, esperar a que dicha persona recobre su conciencia para
preguntarle si quiere o no mantener relaciones sexuales con nosotros vy saber asf si nos da
su consentimiento o no.

Hay que afadir que, aun cuando no aceptdsemos nada de lo dicho anteriormente,
tenemos grandes problemas si, como hacen Inmendham y Bartkus, decidimos derivar la
moralidad exclusivamente del consentimiento. Por un lado, hay que reconocer que hay
acciones que son moralmente buenas o elogiables, incluso, aunque hayamos dado nuestro
no consentimiento previamente. Por ejemplo, mi postre favorito es la tarta de tres
chocolates y mi familia lo sabe. Supongamos que dentro de poco serd mi cumpleafios y mi
familia estd pasando por una situacién econémica complicada que nos impide hacer gastos
considerables, entre los cuales se encuentra el gastar dinero en una tarta de tres chocolates.
Yo, no queriendo hacerles cargar con gastos innecesarios, le digo a mi familia que no me
compren ninguna tarta. Sin embargo, queriendo que disfrute de mi cumpleafios, deciden
destinar parte del dinero que tienen reservado en comprarmelo. En esta situacién yo no
he dado mi consentimiento a que me compren una tarta, pero, sin embargo, parece que el
esfuerzo y sacrificio que hacen es elogiable y a mi me produce un bien. Por tanto, no todas
las acciones morales necesitan de un consentimiento previo para que sean buenas y, entre

esas, podria situarse la concepcidn de nueva vida, si no anadimos algin otro requisito.

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 102

Por otro lado, podemos sostener que hay acciones consentidas que son
moralmente cuestionables. Por ejemplo, tenemos los famosos casos de gestacion
subrogada o vientres de alquiler. Por mucho que haya mujeres en el mundo dispuestas a
consentir pasar el embarazo del hijo de otra persona a cambio de una remuneracion
econdmica, no queda muy claro que sea moralmente correcto ni el usar del cuerpo de
otras personas de este modo ni que el nacimiento de nuevos seres humanos esté mediado
por una transaccion econdmica. Por tanto, parece que hay limites a lo que el
consentimiento puede conseguir.

Ademads, hay otras situaciones que marcarian los limites del consentimiento. Nos
referimos a lo que el filésofo estadounidense Michael Sandel (2009/201 ') denomind como
«consentimiento viciado»: aquellas situaciones en las que no queda clara la voluntariedad
del consentimiento, no sélo porque pueda haber coaccidn a la hora de dar consentimiento,
sino que la persona que consiente no estaba lo suficientemente bien informada sobre las
consecuencias de lo que estaba consintiendo o bien que las partes en negociaciones no
estaban en una situacidn de equidad, sino que alguno estaba en mejor posicidn. Volviendo
a los casos de gestacidn subrogada, y citando un caso que el propio Sandel menciona,
supongamos que una mujer accede a gestar el hijo o hija de otra pareja a cambio de una
cantidad de dinero. La mujer gestante, antes del proceso, no quiere saber nada de tener
hijos y tiene clarisimo que en cuanto lo conciba se lo dard a la otra pareja. Pero resulta que,
durante los nueve meses de gestacion, la gestante va adquiriendo lazos emocionales con el
bebé hasta el punto que cuando da a luz al bebé resulta que ya no quiere darselo a la
pareja. ;Serfa moral ddrselo a la madre bioldgica, a pesar de que dio su consentimiento de
no quedarselo, o mds bien lo que deberfamos hacer serfa quitarselo y darselo a los padres
que pagaron por ese hijo? Cuando menos, este es un dilema ético bien interesante en el
que no queda claro lo que se debe hacer. Hay quienes pueden argumentar, y asi hace
Sandel, que el consentimiento de la madre gestante estaba viciado desde el principio
porque ella no sabia en realidad lo que suponia ser madre o gestar durante varios meses a
un ser vivo, por lo que el contrato estarfa viciado.

Por dltimo, si el consentimiento fuese tan importante entonces, la principal tesis del
efilismo, la de la moralidad de evitar la continuidad de la existencia de todos los seres vivos,
serfa insostenible porque jcomo vamos a conseguir que un ser vivo no humano nos dé su
consentimiento para matarle o, al menos, que evitemos que se siga reproduciendo? No
parece viable que esto se pueda dar y si una accién sdlo es moral si quien la recibe ha

expresado previamente su consentimiento a dicha accion, entonces serfa inmoral hacer

DAVID HUERTAS GARCIA



| 103

nada con ese ser vivo y, mucho menos, conseguirle redimir de su sufrimiento. Ademds, si
el consentimiento es tan importante, ;Bartkus logré el consentimiento previo de las
personas a las que afectd su atentado de ser asesinadas, o hizo el atentado sin haber
conseguido su consentimiento! Mds bien, lo segundo. Por todos estos motivos, no se
deberfa derivar la inmoralidad del natalismo de la falta de consentimiento al nacer, sino que
la inmoralidad viene de otra fuente, a saber, el hecho de traer nuevos seres a una realidad
que, o bien sdlo le va a producir dafio, o bien le va a producir mds dafo que beneficio, o
bien que le va a producir mucho beneficio, pero que los dafios que va a recibir también no
compensan en absoluto dichos beneficios, con independencia de si antes hubo o no
consentimiento previo.

Otro punto que habria que analizar es el de cudl es el origen de los males. Parece
claro que, tanto Inmendham como Bartkus, sostienen que el surgimiento de la vida es el
origen de todos los males. Ahora bien, no termina de quedar claro qué entienden por vida.
Por un lado, sostienen que es la presencia de ADN lo que hace que determinadas entidades
tengan vida. Pero, por otro lado, sus continuas referencias a animales sintientes parecen
sugenir que son estas criaturas, y no toda forma de vida, a las que hay que dar mayor
preferencia en acabar con su vida o, incluso, que sélo debemos centrarnos en ellas. Si
aceptamos esta Ultima interpretacion, la perspectiva que el efilismo estarfa empleando seria
una zoocentrica y no una biocentrica y, en consecuencia, el nombre de efilismo deberfa ser
cambiado por el de oozilismo, o algo semejante. Una manera de conciliar la tesis de que el
origen de los males es la vida en general porque nos hace sufrir serfa atribuir facultades
mentales a todos los organismos, los cuales nos permitiria postular el sufrimiento a toda
forma de vida. El problema con esta interpretacion es que no hay nada en los videos de
Inmendham ni en el manifiesto de Bartkus que nos permita afirmar que ellos defienden esta
tesis, ni tampoco que la opinidn mayoritaria y experta sea la de atribuir mentes a todos los
seres vivos. Por tanto, si queremos garantizar la coherencia argumentativa de ambos
autores, debemos sostener que ellos entienden por vida toda aquella entidad que posea
ADN.

Ahora bien, ;es una buena definicién reducir la vida al ADN? No lo creo. Aunque
apelar al ADN aumenta considerablemente el nimero de seres capaces de una redencion
y, en consecuencia, entra en coherencia con la perspectiva biocentrista que el efilismo debe
defender, sigue dejando fuera a otros seres que, intuitivamente, consideramos como vivos,
tales como algunos virus. Ademds, definir la vida como aquello que posee ADN serfa

reducir la vida a sus propiedades quimicas, en particular, a unas determinadas propiedades

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 104

quimicas que no tienen que ser las Unicas. Quienes se dedican a buscar formas de vida mds
alld de la Tierra, tienen en consideracién que pueden existir otras formas de vida basadas
en compuestos diferentes. Reducir la vida al ADN nos puede dejar de considerar como
vivos otras formas que, en realidad, estdn vivas. Por tanto, esta definicion tampoco nos sirve
porque reduce el fendmeno de la vida a una forma particular y posible de organizarse,
cuando, en principio, nada nos impide pensar que existan en el Universo o puedan existir
otras formas de vida basadas en organizaciones quimicas diferentes.

Ademads, aun aceptando que el ADN es el criterio para determinar que algo esté
Vivo 0 no, no queda claro en el efilismo por qué el ADN es tan malo. Podia ser la apelacion
al sufrimiento, pero ya hemos dicho que este criterio no es vdlido en tanto que no todos
los seres vivos con ADN son capaces de sufrir.

;Por qué es tan importante la extension de la redencidn? Porque debe ser lo
suficientemente amplia para garantizar que ningdn mal pueda ocurrir, pero no tan extensa
como para que choque con el principio de responsabilidad del ser humano de lograr esa
redencidn. La extensidn no puede ser muy corta porque, si no, las probabilidades de que
surjan nuevos seres que puedan padecer tantos males serfa muy afta. No debemos olvidar
que a lo largo de la historia de la Tierra se han producido hasta cinco grandes extinciones
masivas, siendo la gran extinciéon masiva del Pérmico-Tridsico la que acabd con el mayor
porcentaje de especies del planeta, entre el 81% vy el 96%. Pues bien, a pesar de esta gran
extincion y de que tanto antes como después se han producido otras grandes extinciones,
la vida ha seguido su curso y ha evolucionado hacia formas de vida con mayor capacidad
de padecimiento de males, siendo el ser humano quien ocupa la cuspide. Por tanto,
debemos establecer un criterio que garantice lo mds posible el que no vuelva a aparecer
un ser capaz de padecer las cotas de mal que sufren los seres humanos y el resto de seres
vivos. Y creo que la vida es la mejor candidata porque si sdlo la extendiésemos a la
capacidad de sufrir, entonces serfa muy probable que volvieran a aparecer seres que
padeciesen como nosotros, ya que quedarfan muchas formas de vida de las que podrian
surgir seres que sufrieran.

Hasta aqui hemos visto algunas criticas que se pueden realizar a los planteamientos
de Inmendham y Bartkus. De entre estos andlisis solo ha quedado vigente el establecimiento
de la vida como el criterio para determinar lo que merece ser redimido y lo que no.
Partiendo de esto, ;hacia dénde debemos apuntar? Es lo que trataremos de mostrar en el

dltimo apartado.

DAVID HUERTAS GARCIA



| 105

4. Abiolismo: una ecologfa pesimista

Vistas las criticas al efilismo, proponemos una nueva doctrina que se postule como una ética
aniquilacionista pesimista: el abiolismo. Ya hemos dicho que el efilismo tiene dos grandes
tesis, las cuales nosotros mantenemos: la de extender la redencidn a todos los seres vivos
y la de responsabilizar a los seres humanos de alcanzar dicha redencion. Estas ideas se basan
en afirmar que la vida es la fuente de todos los problemas. Ahora queda por justificar dicha
tesis, es decir, ;por qué la vida es tan mala? Anteriormente mencionamos que ni la falta de
un sentido para la existencia ni la ausencia del consentimiento al nacer nos valen. Y
recordemos que, sea cual sea la justificacion que establezcamos, debemos hacerlo siguiendo
una perspectiva biocéntrica, lo cual nos pone en grandes problemas, porque el gran criterio
que ha servido para justificar la no existencia ha sido el sufrimiento y no se puede sostener
desde una perspectiva biocéntrica—no todos los seres vivos tienen mentes con la posibilidad
de sufrir— Si queremos defender que toda forma de vida es mala y debe ser eliminada,
entonces debemos apelar a otras nociones. ;Cudl? Sea cual sea, debe ser algo que cumpla
el siguiente criterio: que sea aplicable y comun a toda forma de vida y solo a ella, sin poder
ser aplicada a otro tipo de entidades. Siguiendo esto, considero que ese criterio es la
posibilidad de padecer males. Asi, la vida no es deseable porque abre la posibilidad a
determinadas entidades a padecer males, algo que si no tuviéramos vida no serfamos
capaces de padecer.

Dado que apelamos a la nocidn de «mal», debemos aclarar que entendemos por
este término. Nosotros lo usaremos en un sentido amplio, propia de la tradicidn filosdfica,
para referimos a cualquier situacion adversa o carencia. Apelando a esta definicidn, la
tradicion ha distinguido dos tipos de males: los males naturales, que son aquellos producidos
de manera natural, sin la intervencion de un agente moral como el ser humano; y los males
morales, que son los producidos por los agentes morales. Esta distincion es importante
porque pone de relieve que las exposiciones ideales del comportamiento de la naturaleza
dejada a su merced de algunos ecologistas no son ciertas. En la naturaleza también ocurren
males con independencia del dafio que los seres humanos puedan ocasionar muchos dafios
con sus actos al resto de seres vivientes. No sélo me estoy refiriendo a grandes catdstrofes
naturales, como huracanes, erupciones volcanicas o tsunamis, sino también a la aparicion
de enfermedades o la presencia de mecanismos como el parasitismo en todos los érdenes
de los seres vivos. Por ejemplo, existe un virus que se denomina «bacteridfago» cuyo ciclo

reproductor comprende la inoculacidn de su material genético a una bacteria. Dentro de

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 106

la bacteria infectada se van produciendo nuevos bacteriéfagos en tal cantidad que terminan
por hacer explotar a la bacteria o la van descomponiendo queddndose con partes de la
membrana bacteriana. Este ejemplo es importante porque muestra un dafio que una
bacteria puede recibir por lo que las ideas que mencionamos al principio de Jorge
Riechmann sobre el bienestar existente en el mundo microscdpico deben ser puestos en
duda.

Entonces, jpor qué la posibilidad de padecer males sitda a los seres vivos en una
situacidn tan horrible con respecto a si no estuvieran vivos?! Porque cualquier mal implica
un empeoramiento en un sistema, dado su estado previo. Asf, la vida es algo horrible porque
abre la posibilidad de padecer males, que es aquello que implica un empeoramiento en un
sistema. En este sentido, nuestro estado originario es la no existencia y con la vida ese
estado se empeora al hacer realidad la posibilidad de padecer males. Dado esto, se concluye
que serdn objeto de valor moral aquellos seres capaces de padecer algin mal en tanto que
estdn vivos. Sélo de una entidad a la que se le ha dotado de vida se puede decir que padece
un mal ya que ven empeorado su estado previo. Por ejemplo, las entidades inorganicas no
pueden padecer ningin mal en tanto que no puede haber un empeoramiento de su estado
anterior. Por ejemplo, jen qué sentido podrfamos decir que una piedra, al cortarla, ve
empeorado su estado? En ninguno, la piedra ha cambiado, es diferente, pero no se la ha
hecho ningdn mal porque no se ha empeorado su estado. En cambio, si yo a una célula le
quito el aparato de Golgi, por ejemplo, por el cual se encarga de procesar proteinas, le he
producido un mal porque ha visto empeorado su estado al verse privado de esa capacidad
de procesar proteinas. Y todo ello con independencia de que haya o no experiencia de
sufrimiento en ese proceso. El que algo sea malo es independiente de la posibilidad de
tener experiencias u otros estados mentales. La vida seguirfa siendo igual de mala, aunque
no hubiera seres que sufrieran. Por tanto, el criterio de moralidad de una ética pesimista
ecoldgica debe ser el mal, no el sufrimiento. Esto no quiere decir que todo cambio o
modificacidon en un ser vivo impliguen un mal o un bien. Al igual que en el caso de las
piedras, los seres vivos pueden padecer modificaciones inocuas. Por ejemplo, que la rama
de un drbol se rompa serd considerado un mal o no dependiendo de si esa rotura implica
algdn empeoramiento en su estado previo.

Ademds de esta pregunta debemos aclarar la tesis de que es el ser humano quien
debe realizar la redencién. jPor qué?! Porque el ser humano es un agente moral, quizds el
dnico, con la consciencia necesaria para reconocer su situacion miserable y la del resto de

seres vivos y porque es el Unico ser que tiene la capacidad de actuar en consecuencia. El

DAVID HUERTAS GARCIA



| 107

hecho de que seamos agentes morales implica una serie de responsabilidades hacia el resto
de seres que podemos denominar como pacientes morales, los cuales tienen derechos,
pero no deberes. ;Cudles son esos deberes? Dentro de un marco pesimista, estos deberes
deben implicar algin tipo de utilitarismo negativo en el que el objetivo sea reducir y prevenir
el mal en los seres vivos. La vida es la condicion de posibilidad de padecer males, por lo
que la accion moral suprema serd eliminar la vida.

Una posible objecidn serfa: jacaso la vida no es un bien también en tanto que puede
producir beneficios o mejoras en un sistema previo al hacer posible el placer?! Algunos
efilistas como Bartkus suelen ser muy drdsticos al evaluar las experiencias positivas que se
pueden obtener en la vida. Muchas veces se afirma que todo lo que ocurre en la vida es
malo. Sin embargo, no creo que sea necesario afirmar tal cosa. Por muy dura y dolorosa
que sea la vida, también hay momentos felices y agradables. Pero reconocer esto no excluye
necesariamente la tesis de que la vida no merece ser vivida. Ambas ideas pueden ser
reconciliables bajo dos formas: una posibilidad puede ser afirmar que hay momentos
placenteros en la vida pero que estos momentos son cuantitativamente menores a los
momentos dificiles. Es decir, que en la vida los momentos malos superan en cantidad a los
momentos buenos. Esto se podra justificar apelando a la nocidén de «males sobrantes:
puede que haya algunos males que produzcan bienes, pero hay tantas posibilidades de
males para producir un Unico y mismo bien que solo aumentan las probabilidades de que
padezcamos muchos mas males que bienes sin necesidad.

La segunda posibilidad podria ser afirmar que en la vida hay momentos buenos o,
incluso, que los momentos buenos son mas numerosos que los malos, pero que, aun siendo
esto asi, la vida seguirfa sin merecer la pena en tanto que los momentos malos son
cualitativamente superiores a los buenos. Por muchos momentos buenos que haya en la
vida, ninguno compensa el dolor que implica padecer males. Seria mucho mejor no
experimentar nada bueno si con ello nos evitamos de padecer los momentos malos.

Este tipo de argumentos ya fueron expuestos por el filésofo pesimista de época
helenistica Hegesfas. En su obra Apokarteron (Pérez Cornejo, 202 1), en la que un individuo
se marcha al desierto para morir de hambre mientras que sus amigos tratan de persuadirle
de que no lo haga, hay un momento en el que un amigo de Apokarteron, Bidn, le expone
el argumento de que en la vida podemos ser bendecidos con grandes placeres. De hecho,
hay grandes dolores que nos permiten disfrutar de grandes bienes, por ejemplo, aunque la
muerte del padre de Bidn fue muy dolorosa para €l, tras esta descubrié una caja llena de

poemas que su padre habfa escrito a su madre. Aquellos poemas eran tan buenos que le

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 108

produjo mucho placer saber que su padre era un gran poeta. Si no hubiera sido por la
muerte de su padre, nunca lo habrfa descubierto. Ahora bien, tras esto, Apokarteron
pregunta a Bidn si el placer que sintid al descubrir los poemas fue mds intenso que el dolor
de experimentar la muerte de su padre, a lo cual el propio Bion reconoce que el dolor fue

mas intenso que el placer. Asi, concluye Apokarteron:

En verdad, Bion, la diferencia de intensidad entre placer y dolor es la
diferencia entre un lecn que experimenta el placer de comerse una
gacela y el dolor de la gacela cuando es devorada. A no ser que suceda
de otra manera, y el leon entre en éxtasis cuando se la come (Pérez
Comnejo, 2021).

La argumentacion de Apokarteron no sirve sélo para justificar que la vida, a pesar
de sus placeres y beneficios, no merece ser vivida, sino también legitima que en nuestras
evaluaciones morales privilegiemos la busqueda de la disminucién del dolor, frente a la
busqueda de aumentar el placer, ya que el dolor nos produce una impresién mds intensa
que el placer. Esto nos llevarfa a sostener la moralidad del utilitarismo negativo mencionado
anteriormente.

El otro gran presupuesto que implica el efilismo es el promortalismo que, como se
ha comentado antes, consiste en la tesis de adelantar cuanto antes la muerte. Ahora bien,
no cualquier tipo de muerte vale, ni tampoco en cualquier momento. Como es evidente,
hay tipos de muerte que son mds dolorosas que otras para el individuo, y dado nuestra
maxima de no aumentar innecesariamente el dafio en el mundo, no debemos promover
tales tipos de muerte. Los unicos tipos de muerte que serfan moralmente aceptables son
aquellas que no suponen un dafo a dicho sujeto. Aunque también tenemos que tener en
cuenta que, aun sabiendo que la muerte no es ningin mal, es muy probable que los
conocidos y personas con las que el difunto comparte algin lazo emocional puedan sentir
un gran dolor por la pérdida de ese ser querido y convertir los dfas que les quedan de vida
en un infierno mayor del que ya es. La vida es mala, pero, una vez que estamos en ella
debemos obrar teniendo en cuenta de los seres que viven en su totalidad (Castro Merino,
2023, p. 21). Por tanto, creo que la muerte que un ecologista pesimista deberfa defender
es una que sea lo menos dafina posible tanto para el individuo como para el resto de seres
vivos. Y la manera de conseguir esto es que la muerte alcance lo mds rdpidamente posible
a todos los seres vivos a la vez de manera simultdnea.

;Cémo lograr esta Gran aniquilacidn? Esta ha sido una de las grandes preguntas que

todos los pesimistas se han planteado y han tratado de responder sin lograr una solucion

DAVID HUERTAS GARCIA



| 109

satisfactoria. Me temo que yo tampoco puedo resolver el problema. Sin embargo, si quiero
mencionar algunas posibilidades.

Por lo general, la principal estrategia aniquilacionista que se ha buscado ha sido la
de evitar la reproduccion. Asi, se conseguiria que la especie humana desapareciese por
completo al interrumpir su ciclo reproductor. Si bien esta opcidn es la menos indolora, no
solo resulta extremadamente dificil ponerla en prdctica para los seres humanos, sino que
es imposible que todos los seres vivos del planeta dejen de reproducirse. Porque aun
cuando consiguiésemos castrar a todos los humanos y el resto de animales no-humanos, es
imposible hacer esto con determinados seres cuya reproduccidn es asexual, como las
plantas o las bacterias. No hay manera de convencer a estos organismos para que dejen de
reproducirse, ni es posible castrarlos al carecer de aparatos reproductores. Por lo que
buscar la Gran aniquilacion mediante la no reproduccidn de las especies parece imposible.

Una opcidn para evitar que los organismos asexuales se reproduzcan es conseguir
que el medio en el que habitan esté tan contaminado que sea imposible la reproduccién
por no reunir las condiciones adecuadas. Una manera de lograrlo, pienso yo, serfa mediante
la expulsidn de gran cantidad de material tdxico sobre la superficie. Sin embargo, a pesar
de que ya ha habido regiones en la Tierra sobre las que se ha derramado materiales
radioactivos, o han podido sobrevivir en ellas ciertas especies o se han vuelto a repoblar.
La vida es un mal dificil de erradicar puesto que tiene una gran resistencia y habilidad de
regeneracion. Ni aunque tapdramos el Sol impidiendo que la luz solar llegase a la superficie
lograrfamos acabar con todas las formas de vida, ya que en la actualidad hay regiones en la
profundidad de los océanos en donde no llega la luz del Sol y que, sin embargo, estdn
repletos de vida. Quizds, la manera de garantizar que la Tierra no relna las condiciones
necesarias para la reproduccion serfa mediante la destruccidn de la propia Tierra. Es posible
que detonando algin armamento con la suficiente potencia en el centro de la Tierra se
lograse dicho fin. Pero, teniendo en cuenta que la distancia que nos separa del centro de la
Tierra es de mayor de seis mil kildmetros de profundidad y que la distancia mdxima que el
ser humano ha logrado excavar ha sido de unos doce kilémetros, parece muy improbable
que logremos ese objetivo a corto plazo.

En definitiva, resulta improbable que estemos en la actualidad ante las condiciones
tecnoldgicas necesarias para llevar a cabo la Gran Redencidn. Sin embargo, esto no debe
hacermos abandonar el proyecto aniquilacionista. No es un hecho natural el que la vida se
vaya a perpetuar para siempre. Algunas de nuestras mejores teorfas cientificas pronostican

el fin del Universo en alglin punto muy lejano en el tiempo. Por ejemplo, tenemos la Teorfa

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V



| 110

del Big Crunch, la cual dice que, en algin momento, el Universo volverd a comprimirse
tanto hasta formar una singularidad semejante a la que le dio inicio. Otras teorfas predicen
lo que se ha denominado como el Big Freeze por el cual el Universo alcance un estado de
vacio absoluto y muerte térmica. Por Ultimo, tenemos la teoria del Big Rip la cual pronostica
que las particulas subatémicas que conforman todos los cuerpos del universo se irdn
dispersando tanto que llegara un momento en que el que toda particula permanecerd
separada del resto para siempre. Con independencia de qué teorfa aceptemos, lo que nos
indica es que el Universo se dirige a su destruccidn, por lo que todo ser vivo morird tarde
o temprano. Aunque seguramente no debamos esperar hasta esos finales del Universo para
presenciar el fin de todo ser vivo. Estos desaparecerdan mucho antes de que el Universo
colapse y es el deber y la responsabilidad de los seres humanos que incluso ese fin sea
mucho anterior a lo que de forma natural llegard a producirse. Esto es a lo que apela el
abiolismo. Lo Unico que se necesita es un cambio de paradigma.

Tal y como sostiene Bryan Tomasik (Tomasik, 2016), y que resulta evidente,
nuestros sistemas ecoldgicos actuales tienen un sesgo provida basado en la idea de que lo
que hay que buscar es la prosperidad y supervivencia de los ecosistemas. Sin embargo, si
cambiamos de modelo y defendemos que la reduccidon del dafio y del mal tiene mayor
relevancia moral que el bienestar, o que la manera correcta de entender el bienestar es la
reduccion del mal, entonces, lo que debemos buscar es acabar con la vida de los
ecosistemas, ya que no hay vida sin mal ni puede haber mal si no hay vida. Es esto ultimo
lo que debe buscar una ecologia pesimista aniquilacionista. Es esto lo que defiende el

abiolismo.

5. Conclusién

Schopenhauer comenzaba «La doctrina de la representacion intuitiva» de su obra
El mundo como voluntad y representacion haciendo una breve historia cosmoldgica. Seguin
él, dentro del espacio infinito que es el Universo, ocupado por estrellas y planetas, en uno
de estos Ultimos cuerpos celestes se habria engendrado «wuna capa mohosa [gue] ha
engendrado seres vivientes y cognoscentes: esta es la verdad empirica, la realidad, e/ mundoy»
(Schopenhauer, 2009, p.31). A pesar de reconocer lo degradante y miserable que era esa
«capa mohosa», Schopenhauer continda su reflexion centrdndose exclusivamente en el ser
humano. Esto es una muestra de que el sesgo antropocentrista ha estado presente desde

los inicios del pensamiento pesimista. Pero eso no tiene por qué seguir siendo asf.

DAVID HUERTAS GARCIA



Gracias al trabajo de numerosos ecologistas a lo largo del dltimo siglo, por fin nos
hemos dado cuenta de que vivimos en un mundo rodeados de otros seres. Unos seres
cuya situacion es igual de dura y complicada que la nuestra. Afortunadamente, sus lamentos
y deseos pueden ser entendidos por los seres humanos, que tienen la responsabilidad moral
de darles cumplimiento. Esta es la base sobre la que el movimiento efilista se asienta.

Sin embargo, creo que el efilismo carece de una justificacién tedrica fuerte. Por ello,
proponemos una nueva corriente: el abiolismo. Aqui sélo hemos podido sefalar las
principales preguntas y cuestiones a abordar que todo ecologismo pesimista en clave

aniquilacionista deberfa responder. Las respuestas que hemos dado son las siguientes:

|. Adopcidn de una perspectiva biocéntrica en nuestros juicios.

Aceptar el utilitarismo negativo como base de la moral.

Situar la nocidn de mal como criterio de todo juicio ético.

Considerar la vida como la condicion de posibilidad de padecer males.
En la vida hay mds males que bienes y/o los males son mds intensos.

La vida no merece ser vivida.

N oW N

Defensa del promortalismo, siempre y cuando no suponga un aumento de los
males tanto para el individuo como para el resto de seres.
8. Sostener que es el ser humano quien tiene el deber de llevar a cabo el objetivo

redentor.
Si todo lo anterior es cierto, entonces:
9. El ser humano debe promover el final existencial de toda forma de vida.

Que hayamos llegado a estas conclusiones no significa que todos estemos de
acuerdo con los resultados alcanzados. Ademds, sé que hay muchos puntos que aln han
quedado sin tratar. Por ello he escrito este articulo, para poner sobre la mesa el debate
sobre en qué deberfa consistir un ecologismo pesimista. Yo he intentado aportar un grano
de arena a dicho proyecto. Ahora te toca a ti, querido lector, determinar si dicha tarea

merece ser o no continuada.

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V






1113

Bibliografia

CaMPBELL, C. (2025, 17 de mayo). Authonties have Confirmed The Deceased Bomber's

Identity. En  CoachellaValley.com. https:/coachellavalley.com/authorities-have-

identified-the-deceased-individual-in-bombing/

CASTRO MERINO, M. A, (2023). £ maldito regalo de nacer: Un ensayo antinatalista. Punto
Didot.

HAYRY, M., & SUKENICK, A. (2024). Antinatalism, Extinction, and the End of Procreative
Self-Corruption. Cambridge University. https://doi.org/10.101//9781009455299

INMENDHAM. (s.f.). EFILism. https://www:.efilism.com/index.html

LOCHMANOVA, K. (Ed.). (2020). History of Antinatalism. How Fhilosophy Has Challenged
the Question of Procreation. Publicacion independiente.

MACCORMACK, P. (2020). 7he Ahuman Manifesto: Activism for the End of the
Anthropocene. Bloomsbury.

MERIDA, L. (2023-2024). £/ transpesimismo de Gilbert Simondon. Hénadas, 3, 63-89.

Mova, C. (2021). Entre infinitos. Ril.

PEREZ CORNEJO, M. (2021, I5 de abril). APOKARTERON. El didlogo perdido de Hegesias
de Cirene (con un articulo de Piercarlo Necchi). Mainldnder Espafia — Sociedad
Internacional Philipp Mainldnder. Actualizado el 18 de abril de 202 1. Recuperado de

https://www.mainlanderespana.com/single-post/apokarteron-el-di%C3%A | logo-

perdido-de-hegesias-de-cirene

RIECHMANN, J. (2022). Simbioética. Plaza y Valdés.

SANDEL, M. (2011). Justicia. jHacemos lo gue debemos?. Penguin.

SCHOPENHAUER, A. (2009). £/ mundo como voluntad y representacion I (2.2 ed.). Trotta.

SLEDGE, M. (2025, 19 de mayo). What is “Efilism,” the obscure anti-natalist ideology of the
Palm Springs bomber? 7he Intercept. https://theintercept.com/2025/05/19/efilism-

palm-springs-bomber-fertility-clinic/

ToMAsIK, B. (2016, 25 de agosto). Suffering-Focused FEcocentrism. Recuperado de

https://briantomasik.com/suffering-focused-ecocentrism/

TORRES, E. P. (2023). Human Extinction: A History of the Science and Ethics of Annihilation.
Routledge.
ZERO CONTRADICTIONS. (s.f). The case against Efilism.

https://zerocontradictions.net/misc/case-against-efilism

(Efilismo o abiolismo? hénadas |V


https://coachellavalley.com/authorities-have-identified-the-deceased-individual-in-bombing/
https://coachellavalley.com/authorities-have-identified-the-deceased-individual-in-bombing/
https://doi.org/10.1017/9781009455299
https://www.efilism.com/index.html
https://www.mainlanderespana.com/single-post/apokarteron-el-di%C3%A1logo-perdido-de-hegesias-de-cirene
https://www.mainlanderespana.com/single-post/apokarteron-el-di%C3%A1logo-perdido-de-hegesias-de-cirene
https://theintercept.com/2025/05/19/efilism-palm-springs-bomber-fertility-clinic/
https://theintercept.com/2025/05/19/efilism-palm-springs-bomber-fertility-clinic/
https://briantomasik.com/suffering-focused-ecocentrism/
https://zerocontradictions.net/misc/case-against-efilism




