
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La dictadura del futuro: reflexiones  

sobre la maldad de la extinción  
 

The Dictatorship of the Future: Reflections  
on the Evil of Extinction  

 

Rubén O. Mantella  

Universitat  de Barcelona  



 

 

RESUMEN 

Este artículo analiza críticamente el debate filosófico en torno a la extinción humana, 

enumerando y cuestionando las razones por las que se le suele tratar como el «mal 

absoluto». A partir del trabajo de Émile Torres, Human Extinction: A History of the Science 

and Ethics of Annihilation, se examinan las principales líneas argumentativas avanzadas, 

sobre todo durante el siglo XX, para intentar dar contenido y contexto racional al terror 

de la aniquilación humana: los argumentos de pérdida adicional, el de los asuntos pendientes 

de la humanidad, el significado cósmico de nuestra especie y el sufrimiento de las últimas 

generaciones. También se revisan posturas pro-extincionistas –desde Schopenhauer hasta 

Benatar– que, desde diferentes tradiciones pesimistas, conciben la desaparición de la 

humanidad como un bien o, al menos, como una salida moralmente aceptable frente al 

sufrimiento inherente a la existencia. El autor sostiene una posición crítica hacia los enfoques 

utilitaristas impersonales y hacia el «largoplacismo», que supedita el presente a narrativas 

futuristas y cósmicas, lo que puede derivar en una «dictadura del futuro». La reflexión 

concluye que el verdadero valor de este debate radica en desmitificar la idea de la extinción, 

liberándola de su carácter incuestionable y permitiendo repensar nuestras prioridades éticas 

y políticas desde una perspectiva más situada en el presente del dolor y de la condición 

humana. 

 

Palabras clave: Extinción humana; Utilitarismo; Transhumanismo; Pro-extincionismo; 

Sufrimiento; Ética; Antinatalismo. 

 

ABSTRACT 

This article critically examines the philosophical debate surrounding human extinction, 

analyzing and questioning the reasons why it is often treated as the “ultimate evil.” Drawing 

on Émile Torres’ Human Extinction: A History of the Science and Ethics of Annihilation, it 

reviews the main argumentative lines developed –especially throughout the twentieth 

century– to provide rational content and context to the terror of human annihilation: the 

arguments of additional loss, humanity’s unfinished business, the cosmic significance of our 

species, and the suffering of the last generations. It also revisits pro-extinctionist positions –

from Schopenhauer to Benatar– which, within different pessimistic traditions, regard the 

disappearance of humanity as a good, or at least as a morally acceptable way out in the face 

of existence’s inherent suffering. The author adopts a critical stance toward impersonal 



 
 

 

utilitarian approaches and “longtermism”, which subordinates the present to futuristic and 

cosmic narratives, potentially resulting in a “dictatorship of the future.” The reflection 

concludes that the true value of this debate lies in demystifying the idea of extinction, 

stripping it of its unquestionable status, and enabling us to rethink our ethical and political 

priorities from a perspective more rooted in the present realities of suffering and the human 

condition. 

 

Keywords: Human extinction; Utilitarianism; Transhumanism; Pro-extinctionism; 

Suffering; Ethics; Antinatalism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





| 65 

 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

1.    Introducción 

 

uede parecer evidente que la extinción de la especie humana sea, eufemística 

y resumidamente hablando, algo malo. Pues lo será por la misma razón que 

matar a cualquier persona es malo: matar está mal, matar a muchos está muy 

mal, matar a todos es lo peor. Sin embargo, evidente no lo es y hasta cabe preguntarnos, 

por razones filosóficas, pero también me atrevería a decir políticas, si y porqué la extinción 

humana aparece tan a menudo en nuestra imaginación colectiva como el desastre por 

excelencia. El pessimum inter pessima.  

 Puede parecer una pregunta absurda, inútil incluso, pero parafraseando a Mark 

Fisher, note el lector que en tiempos recientes se nos dice que es más fácil imaginarnos 

colonizando Marte que, por ejemplo, disminuir las injusticias económicas. En la segunda 

década del siglo son numerosísimas las referencias a la posibilidad de la extinción humana, 

sobre todo desde que el filósofo sueco Nick Bostrom popularizó (gracias a YouTube, cabe 

decirlo) el concepto de «riesgo existencial», junto con un grupo de millonarios que desde 

Silicon Valley se han sumado al carro del «largoplacismo» (Longtermism). Por una vez que 

hombres influyentes hacen caso de la filosofía académica resulta que la usan para justificar 

su ostentosa hipermasculinidad a la hora de esparcir la semilla humana por el cosmos
1

. Larry 

Niven, el famoso escritor de ciencia ficción, solía bromear que los dinosaurios se 

extinguieron porque no tenían un programa espacial, y, añado yo, los programas espaciales 

requieren mucho dinero e inversión pública.  

El problema de los riesgos existenciales es que lo que es «absolutamente malo» 

tiende a influir absolutamente en nuestros juicios morales y políticos (o así se puede usar): 

se puede usar para acallar el disenso, para trivializar lo importante e inmediato en nombre 

de lo gigantesco y lejano, se puede usar para decir que se actúa más allá de lo político. 

Como en las mejores escenas de Independence Day donde el enemigo común hace de 

enemigos políticos aliados meta-políticos. Por la mismas razones, por ejemplo, se argumenta 

que la expansión espacial necesita de nuevos cuerpos, lo que le permite a un Elon Musk 

sumarse al sentimiento pronatalista de moda e invitarnos a hacer más hijos y, a ser posible, 

que estudien ingeniería
2

. 

 
1

 Torres (2023) describe de manera muy detallada y crítica la manera en la que un consorcio de pensadores, 

emprendedores y transhumanistas diversos se han cohesionado alrededor de la obsesión por los problemas 

de largo alcance cronológico de la humanidad, incluida su posible extinción.  

2

 La ciencia ficción tiene un interesante contacto, desde al menos Jules Verne, con las aspiraciones ingenieriles 

y emprendedoras de self-made men y otros machotes de la tecnología y las finanzas. Para un panorama breve 

P 



| 66 

RUBÉN O. MANTELLA 

Resistir a estos discursos es una razón práctica, si el lector la necesita, para 

emprender una tarea teórica extraña e interesante: investigar qué es exactamente la 

extinción humana y de qué manera sería, si lo es, algo malo, terrible, lo absolutamente peor. 

Averiguarlo nos permitirá no sólo contextualizar tan magno evento, sino también despojarlo 

de su aura mística y poder juzgarlo así con perspectiva. 

Para ello utilizaré como referencia al principal estudio sobre el tema de los últimos 

años: el detallado y bien escrito Human extinction: A history of the science and ethics of 

annihilation, de Emile Torres (2023). 

 

2.    ¿Qué es la extinción humana? 

 

Que significa extinguirnos no es sencillo. La extinción de otras especies es casi un concepto 

teórico, mientras que la nuestra nos aparece concreta y terrible, nos suena a omnicidio: al 

asesinato masivo a todos los humanos
3

. Torres nota que la idea misma de que los humanos 

puedan extinguirse de forma total y definitiva es relativamente reciente, digamos del siglo 

XIX. El apocalipsis divino era un final provisional que daba lugar a una segunda realidad, la 

humanidad se acaba aquí, pero continúa allá. El Armagedón era un evento, además, 

necesario. Cuando pensamos en la «extinción» estamos usando un término naturalista, 

darwiniano, materialista: estamos pensando en la completa, total, definitiva y contingente 

aniquilación de lo humano.  

 Pero bien ¿qué es lo humano? O, mejor dicho, ¿qué se debe perder para que se 

pierda lo humano? Hemos hablado de «especie» pero sospecho que a cualquier habitante 

del mundo occidental le importaría bien poco dejar atrás su pertenencia filética a la especie 

homo sapiens si con ello salvara lo que sí nos importa: nuestra capacidad de sentir y pensar, 

hablar y juzgar. Y más si a cambio obtuviera más tiempo o calidad de vida, como esperan 

los transhumanistas. Torres hace una categorización muy compleja de la que aquí solo nos 

importa notar la diferencia entre pensar la extinción como el fin de una cierta especie 

(extinción filética) o como el fin de una o varias propiedades que consideremos 

normativamente relevantes (extinción normativa). Varios escenarios, si bien por ahora de 

 
pero muy entretenido de este contacto aconsejo al lector el delicioso ensayo de Nieva, M. (2024). Ciencia 

ficción capitalista: Cómo los multimillonarios nos salvarán del fin del mundo. Anagrama. 

3

 Torres cita un artículo de 1959 de Kenneth Tynan para el New Yorker: «Siempre hemos tenido la capacidad 

de suicidarnos y la destreza para cometer homicidio; después de muchos milenios, dominamos el arte del 

genocidio; y ahora estamos equipados para un nuevo crimen, aún sin nombre, aunque uno adecuado sería 

omnicidio: el asesinato de todos» [Traducción propia]. Véase Torres, 2023, p.89. 



| 67 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

ciencia ficción, podrían hacer posible la primera sin la segunda y hasta la segunda sin la 

primera.  

Ejemplos del primer escenario no lo imaginan solo los biohackers sino los que 

sueñan con convertir las conciencias humanas en software conservable en servidores. Más 

realístico, me parece, es que tras nuestra muerte colectiva dejemos atrás alguna forma de 

inteligencia artificial que nos haga, para los que así lo consideren, de «heredera espiritual». 

Un ejemplo del segundo escenario lo imaginó Planet of the Apes en 1968: el homo sapiens 

sobrevive, pero muere (o se pierde) «la humanidad». Si las consecuencias del cambio 

climático siguen empeorando, quizás los humanos de un futuro mucho más cercano vivirán 

una vida que no reconoceríamos como del todo humana, por mucho que un antropólogo 

reconociera los esqueletos.  

Que estas posibilidades sean del futuro (quizás) lejano no disminuye la confusión: 

¿Qué es lo que debemos conservar? ¿Qué es lo que no debe perderse de aquella cosa que 

llamamos «la humanidad»? Personalmente pienso que la herencia filética la dejaríamos morir 

encantados, y así varios pensadores han tendido a querer argumentar que lo que es 

realmente valioso de la presencia del ser humano es algo que no tiene nada que ver con la 

biología. Aclararlo ha sido el trabajo de algunos autores que podríamos incluir en la 

corriente del pesimismo filosófico, pero también es un útil ejercicio para razonar, o 

recordarnos, donde yacen nuestros intereses, nuestros ideales, y por qué no, qué cosas 

priorizar de nuestro enorme abanico de compromisos éticos y políticos.  

 

3.    Razones para el horror absoluto: porqué la extinción es algo malo 

 

Al hacer el intento puede darse cuenta el lector que al someter a escrutinio las 

intuiciones que gritan horrorizadas desde el fondo de nuestras mentes ante las películas 

apocalípticas norteamericanas lo que es que exactamente hace que la extinción humana 

sea un mal tan terrible no queda tan claro. Torres hace algo interesante y útil al enumerar 

las razones principales que diferentes autores han avanzado para afirmar que la extinción 

humana es un mal. Seguiremos su enumeración y me concentraré en autores y argumentos 

relativamente recientes y universalizables, dejando a otros de mis compañeros de esta 

revista la tarea de evaluar con más detalle las más complejas (y sui generis) aportaciones de 

autores del pesimismo filosófico clásico, como Schopenhauer, Mainländer o Hartmann. 



| 68 

RUBÉN O. MANTELLA 

 Finalmente, y antes de proceder, nótese que en ningún momento estoy dudando 

de si matar a un ser humano es algo malo o no. Sí lo és. Todos los autores que citaremos 

están de acuerdo en que asesinar a todos los humanos sería un crimen terrible, pues en 

primer lugar porqué se acortarían las vidas de muchas personas que tienen fuertísimos 

intereses en mantenerse con vida. Sin hablar siquiera de autonomía, consentimiento y un 

largo etcétera. Pero hay muchas maneras en las que la humanidad se puede acabar sin 

necesidad que alguien, o algo en específico, la asesine de forma repentina y brutal. De lo 

que estamos hablando es de porqué y de qué manera es el fin de la existencia de la 

humanidad misma algo malo. 

 

Razón 1: pérdida adicional. 

 

Muchos de los autores que han escrito sobre los males de la extinción humana, 

sobre todo dentro de la tradición utilitarista anglófona, parecen sostener la que Torres llama 

una visión de «pérdida adicional». In nuce la idea es que si mañana todos los seres humanos 

muriesen, digamos por efecto de un meteorito devastador, un posible observador notaría 

que una primera cosa valiosa se ha «perdido»: la vida de miles de millones de personas; 

pero además notaría una segunda pérdida: la de la especie humana. Es decir, en ese 

supuesto habrían ocurrido dos tragedias distintas, no solo una (Torres, 2023, p. 231). 

Compárese con aquellos que, como Torres, consideran que no es así y que tanto que 

muera el 100% o solo el 90% de la humanidad la tragedia, o la «pérdida de valor», sería 

exactamente la misma o «equivalente». Los que defienden la visión de pérdida adicional 

están afirmando, en el fondo, que la extinción humana sería mala porqué algo adicional, a 

parte de las vidas humanas, ja que se perdería para siempre el valor total de todo el arte 

jamás creado, por ejemplo, del amor jamás amado, o de toda la felicidad que no se 

disfrutaría nunca. Lo malo de la extinción sería una especie de coste de oportunidad.  

 La mayoría de los autores que, según Torres, sostienen esta visión se adhieren al 

«impersonalismo axiológico»: una tendencia muy común entre los utilitaristas clásicos 

(como Henry Sidgwick) al considerar que algunas «entidades» pueden tener valor por sí 

mismas. Para los utilitaristas suele ser la felicidad o el «welfare» lo que tiene valor intrínseco. 

Si es así entonces cabe creer que el bienestar o la felicidad, en un sentido impersonal, debe 

maximizarse. Argumentan, por lo tanto, que la extinción es mala debido no tanto a las vidas 

perdidas, sino al valor de la felicidad jamás realizada. Bostrom, por ejemplo, calcula que las 

vidas futuras potenciales en el universo accesible son tan altas como 10
58

. Si solo una 



| 69 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

fracción de ellas tuviera una vida que mereciera la pena ser vivida, el fin de la humanidad 

supondría la ausencia de incalculables unidades de valor en forma de felicidad producida. 

Por eso según Sidgwick «un rechazo universal a propagar la especie humana sería el mayor 

de los crímenes concebibles» (Sidgwick, 1981, p. 487). Merece la pena señalar que, por esta 

misma razón, la extinción humana sería una catástrofe axiológica incluso si el proceso fuese 

completamente voluntario (Torres, 2023, pp. 248–253). 

 Razones muy diferentes han aportado otros autores como Thomas Nagel, Bertrand 

Russel, Günther Anders y Hans Jonas (citados por Torres) quienes han argumentado que 

el fin de la humanidad constituiría una pérdida no en términos de felicidad perdida sino de 

proyectos irrealizados o abandonados: la civilización, el arte, la filosofía, el progreso moral, 

la paz en el mundo. 

 

Razón 2: asuntos pendientes y nuestra participación en la cadena del ser.  

 

Los últimos autores que he mencionado caben mejor en otra categorización: lo que 

Torres llama el «argumento de los asuntos pendientes» (unfinished business), que en cierto 

sentido es una visión retrospectiva de las pérdidas adicionales. Este es el argumento de 

aquellos que creen que la extinción humana sería algo terrible porque acortaría alguna 

aventura o esfuerzo transhistórico o transgeneracional, «desperdiciando» así los esfuerzos 

de las generaciones pasadas. La construcción de la civilización, por ejemplo, o «el reino de 

la ley, la hermandad del hombre» como escribe I. F. Clarke en un artículo de 1971, en el 

que estas aspiraciones «constituyen el trabajo pendiente de la raza humana» (Torres, 2023, 

p.302). 

 Günther Anders, por ejemplo, afirma que la extinción sería similar a una «segunda 

muerte» de aquellos que, ya muertos, serían olvidados para siempre, sus esfuerzos serían 

en vano, como si nunca hubieran existido. La extinción rompería lo que él, como Jonas, 

consideraba la cadena ética que conectaba a las personas pasadas, presentes y futuras en 

una sola «Liga de Generaciones». El «mundo común» de Hannah Arendt (1958/1998) que 

Schell recoge (1982): la extinción pondría fin a un esfuerzo colectivo, la lucha por la 

trascendencia, las artes y la ciencia, la ética y las instituciones políticas. Bennet (1978) llega 

a hipotetizar que tengamos una «obligación, prima facie, de garantizar que los asuntos 

importantes [de la raza humana] no queden inconclusos». Torres nota que estos autores 

no dejan siempre claro si están hablando de deseos, deberes deontológicos, legales, o si se 



| 70 

RUBÉN O. MANTELLA 

trata simplemente de preferencias estéticas, o de consejos supererogatorios. Él mismo 

confiesa que, sí, sería una pena que nos extinguiéramos antes de que el progreso de la 

ciencia pudiera producir «una imagen explicativa-predictiva completa de la realidad» porque 

«terminar nuestro trabajo epistémico proporcionaría al menos algún tipo de cierre, y eso 

sería algo bueno» (Torres, 2023, pág. 434). Pero reconoce que se trata de una preferencia 

no moral, pues preferir que así sea o aconsejarlo no es lo mismo que poder argumentar 

que su ausencia sería un mal absoluto. 

 

Razón 3: el significado cósmico y el valor de quienes crean valor 

 

Muchos de los autores y filósofos citados también han argumentado que la extinción 

humana pondría fin a algo maravillosamente único: los humanos. Tan valioso de hecho que 

tiene un significado, o un peso, cósmico, es decir, que su presencia hace que el universo sea 

un poco mejor, un poco más especial. Parte de lo que nos hace especiales, argumentan, es 

que hasta donde sabemos, los humanos son la única especie inteligente en el universo, pues 

la paradoja de Fermi impone a algunos cierto respeto cósmico
4

. Acabar con los humanos 

o la humanidad, entonces, significaría acabar con un bicho extraño y exótico: un creador de 

valor, un portador de derechos, un poseedor de racionalidad, la única parte del universo 

capaz de entenderse a sí misma.  

 No solo somos únicos, sino que Hans Jonas por ejemplo argumenta que los 

humanos, en virtud de nuestro libre albedrío, somos los «únicos seres éticos», y la existencia 

continua de seres capaces de «orden moral» le parece importantísima. Nuestra obligación 

de sobrevivir no es con personas futuras particulares, sino con la «idea de Hombre», 

asegurando «la premisa misma de toda obligación». Jonas afirma con contundencia que «el 

suicidio colectivo aniquilaría el fenómeno de la justicia y la injusticia por igual, y así privaría 

al Ser de las dimensiones metafísicas y morales que tanto tardó en producir» (Citado por 

Torres, 2023, p. 243). Por eso le preocupaba que «el hombre [tome] su propia evolución 

en sus manos», porqué lo que importa no es tanto nuestra especie filética cuanto nuestra 

capacidad de traer al mundo nuestra capacidad normativa  

   

 
4

 En resumen, se trata de la idea, atribuida al físico italiano Enrico Fermi y popularizada por divulgadores y 

escritores de ciencia-ficción norteamericanos, de que existe una aparente contradicción entre la alta 

probabilidad de que existan civilizaciones extraterrestres en el universo, dada la cantidad de planetas 

habitables que debe haber (estadísticamente hablando) y la falta de evidencia o contacto con tales 

civilizaciones. 



| 71 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

Razón 4: (A) lo malo que afecta a las personas es la capacidad del futuro de crear 

significado.  

 

Tanto yo como Torres no consideramos el impersonalismo axiológico una doctrina 

digna de ser tomada en serio. Nos adherimos, al contrario, a una axiología «que afecta a 

las personas» (person-afffecting, en inglés): actos y eventos son buenos y malos sólo si 

«afectan» (o podrían afectar) a alguna persona, y son buenos o malos en tanto que y en la 

medida que la afectan. Así la existencia de la especie humana puede tener valor sólo si 

afecta de manera positiva a algún humano real. Una manera de defender que la extinción 

humana sería mala sin hacer referencia a valores impersonales es (A) argumentar que la 

extinción humana sería mala porqué causaría inmenso sufrimiento a las personas que deben 

vivir bajo semejante espada de Damocles. Una segunda manera, que no excluye, sino que 

se suele añadir a la primera es (B) hacer referencia al sufrimiento que experimentaría la 

última generación de seres humanos. Consideremos (A) primero.  

Una preocupación central planteada por Torres, basándose en el trabajo de Ernest 

Partridge y otros, es la angustia psicológica que surgiría si la gente estuviera segura de que 

la humanidad se encuentra al borde de la extinción. Partridge argumentó que los humanos 

tenemos una necesidad fundamental de trascendencia (Torres, 2023, p. 229). Esto implica 

valorar algo más allá de nosotros mismos: nuestras comunidades, nuestros logros culturales 

y la continuación de la humanidad misma que incluye su permanencia en el tiempo. 

Considerar la extinción inevitable no solo de nuestra especie sino de nuestros proyectos 

cumulativos y aspiraciones sociales nos quitaría lo que yo llamaría el «papel regulativo» que 

el futuro tiene, o puede tener, en la vida humana, al conectar nuestros esfuerzos individuales 

y colectivos hacia un punto de fuga trascendental
5

. El conocimiento de la inevitable 

aniquilación humana, escribe Partridge, proyectaría una «sombra existencial» sobre las vidas 

humanas ya que gran parte de lo que hacemos se sustenta en la creencia de que las 

generaciones futuras heredarán y llevarán adelante nuestros esfuerzos (Torres, 2023, p. 

311). Sin esta fuente de consuelo, nuestra propia mortalidad sería más difícil de soportar y 

nuestros esfuerzos en vida se sentirían vacíos y vanos.  

 

 
5

 Dicha así la idea ya era de Kant, aunque Kant fue honesto en admitir que no tenemos evidencia ni razones 

de que la historia tenga un propósito, y que su papel regulativo es más bien una necesidad humana de sentir 

que nuestros esfuerzos colectivos apuntan a algo. Véase, por ejemplo, Ideas para una historia universal en 

clave cosmopolita (1784), así como los §§ 65-67 de la Crítica del juicio (1790). 



| 72 

RUBÉN O. MANTELLA 

Razón 5: (B) lo malo que afecta a las personas es el sufrimiento de la última 

generación.  

 

Aunque las generaciones anteriores a la extinción enfrentaran la desesperación 

existencial y la falta de sentido, aunque superen el empobrecimiento de sus vidas y dejaran 

de confiar en la «inmortalidad vicaria» que supuestamente ofrecen las futuras generaciones, 

aun así debe haber una generación de humanos que sufriría daños no solo existenciales 

sino psicológicos y físicos concretos: la última generación. Benatar ya había señalado (en 

2006) que las últimas personas en la Tierra no solo tendrían que lidiar con el conocimiento 

de que son los últimos humanos, sino que también sufrirían en carne propia el colapso de 

las estructuras sociales y prácticas que sostienen la vida. Según este argumento los últimos 

supervivientes de la raza humana se enfrentarán a una existencia corta, dolorosa y solitaria 

quizás mejor retratada por la película de Alfonso Cuarón, Los hijos de los hombres 

(inspirada en la novela de P.D. James del mismo nombre). Benatar se toma esta posibilidad 

tan en serio que, aunque sea de los que argumentan que toda procreación sea inmoral, aun 

así propone que un enfoque «por fases» podría ser moralmente preferible: crear nuevas 

personas, poco a poco, con el único propósito de aliviar el sufrimiento de las últimas 

generaciones y traer la humanidad a una extinción voluntaria menos dolorosa. Si bien esta 

sugerencia es controvertida, subraya el nivel de consenso que hay acerca del enorme 

sufrimiento que padecería la «última generación».  

 

Anti-razón 1. Variedades de Pro-Extincionismo 

 

Otros autores, la mayoría de los cuales podríamos incluir con matices en la larga 

tradición de pesimismo filosófico, han argumentado que la extinción humana no debe 

porqué pensarse como algo malo o como lo peor que nos pueda pasar. Algunos hasta han 

sugerido que sería algo preferible a su continuación. Con sus debidas diferencias podemos 

clasificar todos los argumentos de estos autores bajo la rúbrica del «pro-extincionismo». 

Torres afirma, aunque no da cifras, que la mayoría de los filósofos que han escrito sobre el 

tema de la extinción humana pertenecen a este grupo (Torres, 2023, p. 426). 

 La versión más mainstream de esta posición la encontramos en los que abogan por 

la extinción humana como algo deseable desde el punto de vista de la salud del planeta 

tierra y sus habitantes no humanos. El ambientalismo moderno ha desarrollado esta veta 



| 73 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

de pro-extincionismo misantrópico que caracteriza al homo sapiens como una enfermedad, 

un cáncer, un virus. Una especie de «viruela humana». Un homo shiticus (Torres, 2023, pp. 

292–330). Algunos grupos de activistas ambientales (como la Church of Euthanasia o el 

Voluntary Human Extinction Movement) abogan públicamente (aunque quizá de manera 

más provocadora que sincera) por nuestra desaparición voluntaria, ya sea cometiendo 

suicidio colectivo o simplemente evitando tener hijos.  

 Esta posición nos parece menos interesante y más difícil de argumentar, sobre todo 

si el lector comparte conmigo la confusión ante la idea que un planeta sin humanos pueda 

ser algo bueno o deseable. Como decíamos, si no afecta a alguna persona, debe 

argumentarse por qué y de qué manera debe importarnos la existencia de un hermoso y 

floreciente planeta Tierra sin nadie que lo disfrute, lo use, lo contemple o lo aprecie.  

Por ello me concentraré en la más polémica, pero aun así más razonable posición 

de quienes creen, filantrópicamente, que la extinción sería algo bueno para los propios 

humanos: se trata de una postura person-affecting y, si hay algo en común entre los que la 

defienden, es la consideración general de que el dolor, el sufrimiento, la frustración, el 

aburrimiento y la muerte humanos son razones suficientes para que prefiramos nuestra 

extinción antes de seguir continuando esta alargada tortura.  

Torres argumenta que esta parece ser la posición de Philipp Mainländer y de Eduard 

von Hartmann. El primero recomendaba el suicidio de la humanidad, aunque a nivel 

individual lo recomendaba «solo a quienes ya no pudieran tolerar la existencia» (Torres, 

2023, p. 242), mientras que el segundo parece sostener una posición más compleja, 

enmarcada en una metafísica muy sui generis que, mezclando Schopenhauer con Hegel, 

desea no solo la desaparición de la humanidad sino de toda la vida en el universo, aunque 

Hartmann no ofrezca indicaciones de como esto podría suceder. Hartmann, dice Torres, 

«rechazó tanto el antinatalismo como el promortalismo», entendiendo este último como 

la defensa del suicidio individual, lo que vuelve su argumento aún más «desconcertante» 

(Torres, 2023, p. 244.). Su filosofía es demasiado compleja y específica para nuestros 

propósitos, y opto por clasificarlos a ambos como promortalistas en el sentido amplio de 

sostener que deberíamos hacer algo de manera activa y voluntaria, para acortar la existencia 

de la especie humana.  

La mayoría de los autores pro-extincionistas prefieren, sin embargo, no hacer nada 

al respeto o, como mucho, abogan como los ambientalistas por dejar de reproduciros y así 

acabar con la especie de forma, si se quiere, negativa. El Marqués de Sade, dice Torres, 



| 74 

RUBÉN O. MANTELLA 

parece haber sido el primero en sugerir la idea de que si la vida humana llegase a su fin no 

sería una gran tragedia, aunque no avanzó explícitamente si debía hacerse algo al respecto. 

Schopenhauer podría ser incluido aquí: Torres recuerda al lector que el filósofo de Danzig 

no defendió el suicidio individual ni fue, como Mérida señaló en esta misma revista (2024), 

un anti-procreacionista: es decir, Schopenhauer nunca defendió explícitamente la idea 

prescriptiva de que las personas debían, por razones éticas o morales, dejar de reproducirse, 

menos que menos con el fin de alcanzar la extinción humana. La posición de Schopenhauer, 

coincido con Torres, quizás sea coherente con su metafísica, pero aun así resulta extraña 

dada la cantidad de pasajes en los que da entender que la reproducción es el medio con la 

que la ciega Wille reproduce el teatrillo de los horrores de la existencia. Ejemplo de una 

via negativa aún más pasiva es Roger Crisp, quien estaría dispuesto a «permitir» que un 

asteroide aniquilara la vida humana en nuestro planeta (Crisp, 2021).  

El filósofo noruego Peter Wessel Zapffe fue más explícito y activo, prescribiendo el 

antinatalismo como un acto de pietas colectiva: la inteligencia humana es un error de la 

naturaleza, «una paradoja biológica, una monstruosidad, una absurdidad, una hipertrofia de 

la clase más catastrófica», condenada al sufrimiento y a la indignidad, soportándolo porque 

la evolución y la cultura nos dieron los medios para aislar la verdad de nuestra condición y 

distraernos de ella, y nos iría mejor si camináramos voluntariamente más allá del precipicio 

(Zapffe, 1933).  

El ya citado David Benatar es entre los autores recientes más conocidos que sí 

aboga por la extinción humana voluntaria a través de la negativa a procrear, apelando a una 

batería de argumentos que, en el fondo, vuelven siempre a la maldad de la existencia 

humana y a la ruleta rusa existencial que es el acto de procrear (Benatar, 2006, 2015, 2017). 

Finalmente quiero mencionar al filósofo argentino Julio Cabrera, aunque Torres no parezca 

conocerlo. Cabrera, partiendo de una forma de pesimismo filosófico que llama «ética 

negativa» (Cabrera, 2014), también argumenta en contra de la procreación pero, aunque 

piensa que no deberíamos promover activamente la extinción humana, sí que explora la 

posibilidad de que no debamos, bajo razones éticas, evitarla a cualquier coste. En este 

sentido, para Cabrera la extinción no es ni buena ni mala, sino simplemente el resultado 

necesario de que los humanos dejen de hacer lo que él sí considera es la verdadera 

conducta dañina, que es la reproducción de la vida. 

La propia posición de Torres se deriva de su distinción entre el proceso de 

extinguirse y el estado de estar extintos, una distinción que recuerda a la de Benatar entre 

comenzar una vida y continuar una vida. La distinción permite a ambos reconocer que el 



| 75 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

proceso de volverse extintos será casi inevitablemente malo: psicológica, sociológica, 

política y físicamente doloroso y penoso. Sin embargo, el estado de estar extintos, es decir, 

una vez que ya no haya más seres humanos, no será malo (para Torres) y será de hecho 

preferible (para Benatar). Esto, junto con el fuerte compromiso de Torres con una axiología 

person-affecting, lo lleva a sostener que la extinción antropogénica voluntaria no sería ni 

algo preferible ni algo malo, pues ya no afectaría a nadie. 

Él reconoce que es poco probable que los seres humanos alguna vez lleguen a 

extinguirse voluntariamente, y también señala que un exceso de atención en el futuro, como 

hacen transhumanistas y otros pensadores «largoplacistas», corre el peligro de someternos 

a una «dictadura del futuro» sobre el presente (Torres, 2023, p. 328. La expresión es de 

Joseph Nye). Por eso, asumiendo que sea improbable que la entera especie humana decida 

hacer caso de los filósofos pesimistas y buscar su propio fin, Torres acaba abogando «en la 

práctica» por «trabajar diligentemente no solo para asegurar la supervivencia continuada 

de la humanidad reduciendo la probabilidad de riesgos catastróficos globales», sino también 

por «hacer que el futuro sea lo mejor que pueda ser […]» (Torres, 2023, p. 440.). 

 

3.    Análisis y discusión de las razones presentadas 

 

Tenemos las categorías principales de argumentos que se han usado para defender 

que la extinción de la raza humana sería un mal absoluto que hay que evitar, y algunos que 

dicen lo contrario. Veamos de qué manera responden a un poco de escrutinio 

argumentativo.  

 

1) No hay pérdidas si no hay jugadores.  

 

El argumento de la pérdida adicional se puede despachar fácilmente si no 

acordamos peso a la axiología impersonalista que lo sostiene. Cualquier bien o cantidad de 

valor que haya en la futura existencia de millones de millones de seres humanos es un valor 

que o es vacío, porque es impersonal, o está ligado a algo y, por lo tanto, afecta a alguien. 

En el segundo caso lo que hace que la extinción sea un mal no sería la pérdida de valor, 

sino el daño futuro o el coste de oportunidad de quien creemos se verá afectado.  

Pero esto es problemático también, porque una vez extintos todos los humanos 

nadie podría ser dañado o privado de nada. Algunos, como el propio Torres, apuntan a una 



| 76 

RUBÉN O. MANTELLA 

posición «neutral» para la cual, como ha señalado Narveson (Narveson, 1967), el fin de la 

humanidad sería una «vergüenza» por una cuestión de gusto personal, algo que es feo de 

pensar. Pero se trata de una preferencia estética, no ética
6

. J. J. Smart dijo lo mismo cuando 

admitió que entre un mundo poblado por 1 millón o por 2 millones de personas, no puede 

dejar de «sentir» una «preferencia» por el segundo «pero si alguien siente lo contrario no 

sé cómo discutir con él» (Smart, 1961, p.18. Citado en Heyd, 1992, p. 65). Lo mismo 

apuntamos en referencia al ambientalismo pro-extincionista. Es muy común pensar en un 

mundo sin humanos como algo horrible y vacío, pero esa imaginación y ese sentimiento 

hablan más de nuestro ego como individuos y como especie más que de cualquier supuesto 

propósito ético trascendental que nuestra presencia pueda cumplir en el cosmos. Quizás 

cada uno sea especial e «irrepetible» en cuanto individuo, que la especie lo sea es algo que 

hasta Kant pensaba ser el fruto de nuestra soberbia, pues la naturaleza, sin nuestra especie, 

no perdería ni ganaría nada
7

. 

 

2) El problema con los asuntos pendientes 

 

Argumentos como los asuntos pendientes o inconclusos pueden sonar muy poco 

atractivos: los materialistas y racionalistas podrían acusar fácilmente a quien los use de 

romanticismo. Se podría notar, por ejemplo, que nadie está «conectado» con sus 

antepasados pasados ni con sus futuros compatriotas. Que la conexión es imaginaria y, 

además, basada en sesgos e idealizaciones poéticas, religiosas, nacionalistas. La liga o 

asociación de generaciones, así como el «mundo común» de Arendt, pueden descartarse 

como sensiblerías sin peso, ficciones mentales. Que yo esté «compinchado» con Napoleón, 

o con mi abuela, es algo que está «en mi cabeza». Y se pueden aportar pruebas. 

Considérese lo poco que los occidentales pensamos en el pasado, si no instrumentalmente; 

lo poco que realmente nos importa el honor o el logro de incluso los más grandes entre 

nosotros, si no es para ayudarnos a brillar y vivir mejor; piénsese en lo poco que nos 

 
6

 Según Torres, incluso Kant (1755, Historia Natural Universal y Teoría de los Cielos) parece haber sostenido 

la posición de que «no debemos lamentar la desaparición del mundo», ya que el hombre no está «exento» 

de la ley de la creación que quiere que todas las criaturas «paguen su tributo a la mortalidad». (Citado en 

Torres, 2023, p. 236),  

7

 Torres argumenta, citando sobre todo su Historia general de la naturaleza y teoría del cielo de 1755, que 

Kant era bien consciente de que la muerte de una especie, incluida la humana, era solo un evento más en los 

ciclos cósmicos. Ver Torres, 2023, pp. 235 y sig. Aunque hay que recordar que Kant sí pensaba que la 

existencia humana tiene valor que va más allá de su individuación. Sus palabras aquí pretenden transmitir la 

idea más general de que, por regla cosmológica, todo muere, y no que, en sí misma, la extinción prematura 

de la especie humana no sería mala. 



| 77 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

importa, en la práctica, el futuro de las generaciones venideras incluyendo la de nuestros 

hijos. Sin hablar de lo poco y mal que tratamos a nuestros ancianos. Confieso que simpatizo 

con esas críticas, pero el argumento necesita una lectura más caritativa.  

Los humanos somos criaturas que vivimos de ilusiones y sensiblerías. Si tiene sentido 

pensar, preocuparnos y ser responsables acerca del futuro, no hay razón por la que uno no 

pueda preocuparse por su relación con las generaciones pasadas y futuras. Personalmente, 

no me siento parte de la Gran Cadena del Ser que una larga y rica tradición consideran 

fundamental para la existencia humana. Pero otras personas sí se sienten así y por razones 

muy tangibles: conocen y aman a sus abuelos y bisabuelos, conocen los nombres y las 

historias de sus antepasados y de sus antiguos pueblos, poseen casas y herramientas del 

pasado, luchan por ideales y formas de vida utilizadas y honradas por gente muerta y que 

esperan mantener vivas en el futuro. ¿Es reduccionista quizás tildarlas de sentimentalismo? 

Quizás. Estas personas podrían no solo sentir estas cosas, sino que puede ser un aspecto 

existencialmente definitorio que decida su posición en el mundo como una parte de un 

todo. En términos de William James, puede ser la «religión» de una persona, su «reacción 

total ante la vida», la «más completa de todas nuestras respuestas a la pregunta «¿cuál es 

el carácter de este universo en el que habitamos?» (James, 1997, pág. 35). Creo que este 

es el sentido más alto o más caritativo al que se refieren las personas que se aferran al valor 

de un apellido, de una tradición y unos proyectos transhistórico y transgeneracionales: para 

los que lo sienten significa «la realidad primaria tal como el individuo se siente impulsado a 

responder solemne y gravemente, y no con una maldición ni una broma» (James, 1997, p. 

38). La procreación podría ser un medio necesario por el cual uno se siente impulsado a 

apreciar, continuar, expandir su familia o su legado nacional o religioso. A él o ella importaría, 

y mucho, si no pudieran estar a la altura de la memoria y los ideales del pasado. Para ellos, 

parte de lo que da sentido a la vida humana es precisamente hacer la parte que le toca a 

uno en la gran cadena del ser, incluso si eso se expresa a menudo en términos menos 

ideales y más pragmáticos como mantener vivo un legado religioso, aumentar la fuerza de 

la nación o continuar con el negocio familiar. 

Ahora, cabe decir que muy pocas personas realmente creen y viven estas ideas en 

el mundo contemporáneo, especialmente el Occidental, aunque en el resto del planeta 

quizás siga siendo la cosmovisión dominante. El lector puede juzgar por sí mismo si esa 

cosmovisión es gazmoña o no. Personalmente, aunque respeto a esas personas y esa 

cosmovisión, me sumo a una tendencia común al pesimismo filosófico según la cual están 



| 78 

RUBÉN O. MANTELLA 

más bien equivocadas y que el camino de la filosofía occidental hacia el individualismo y la 

atomización de los proyectos vitales es consecuencia razonable (no por eso bonita ni 

vitalista) de llevar el razonamiento hasta sus últimas consecuencias. Lo contrario requiere 

suponer mucho, requiere por ejemplo una metafísica de fondo y quizás un sentido 

teleológico de la historia que fundamente dicha cosmovisión, así como el argumento de los 

asuntos pendientes. Tendríamos que asumir, por ejemplo, que las generaciones futuras 

serán lo suficientemente parecidas a nosotros como para preocuparse por nuestros 

proyectos y continuar nuestro trabajo. Tendríamos que asumir que las generaciones 

pasadas estaban haciendo el mismo business que nosotros, lo cual es discutible. Hermoso 

o no, edificante o menos, me temo que el argumento de los asuntos pendientes se basa en 

sentimientos e ideales que son ilusorios.  

Quizás, como señaló Nietzsche, las ilusiones son necesarias para vivir y la verdad 

aniquila la vida. Pero aun así sigue habiendo una diferencia entre las ilusiones y la vida. El 

pesimista siciliano Manlio Sgalambro sentenciaba que marcar esa diferencia era justo el 

trabajo del pesimismo, que hacer caso de tradición de la modernidad europea nos enseña 

que la estricta razón nos lleva, inevitablemente, a destruir lo que la misma razón añadió al 

universo para fundamentar la existencia humana (Sgalambro, 2014, p. 154). 

 

3) Ni significado cósmico y ni valor del valorador 

 

Lo que acabo de decir nos lleva al siguiente punto. Si se le dedica un momento 

puede uno darse cuenta rápidamente que no queda claro por qué ser únicos en el universo 

debería ser algo valioso. Tampoco está claro por qué la existencia de un ser capaz de 

valorar, y de crear cosas con valor, sea a su vez algo valioso. De hecho, resulta difícil 

argumentar que lo sea. Negar el impersonalismo, así como hacer caso del consenso no 

escrito sobre la visión vagamente materialista que compartimos en Occidente, nos lleva 

más bien a la conclusión de que no hay nada valioso Sub Specie Aeternitatis. Solo hay cosas 

valiosas de Sub Specie Humanitatis, como decía Benatar (2017).  

En definitiva, al universo le importa nada si hay creaturas capaces de ética o de 

pintar las Meninas, y a nosotros nos importa porque nos afecta, sino tampoco lo haría. Si 

alguna vez encontramos otras criaturas inteligentes, podríamos ser lo suficientemente sabios 

como para reconocer y apreciar lo que ellos valoren. Pero incluso si fuera cierto y la vida 

resultara ser rara, o incluso única, en el universo, eso no significa que debamos valorar la 

existencia de la vida misma más de lo que ya lo hacemos, es decir, instrumentalmente, 



| 79 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

como algo que es bueno para los que están vivos. Hans Jonas, por ejemplo, parece asumir 

que la ética es más que un instrumento, algo que nos sirve a nosotros. Otra vez, para evitar 

un argumento circular haría falta otra teoría que nos diga por qué deberíamos continuar el 

proyecto ético o la unicidad de la especie humana. Sin ella el argumento de Jonas es análogo 

al carpintero que justifica continuar produciendo sierras para que siga habiendo serrín. 

 

4) No solo el futuro produce significado.  

 

Es un hecho empírico innegable que la esperanza de que vaya a haber un futuro 

produce significado y dirección en nuestras vidas. Cualquiera puede imaginar fácilmente 

que, si todos supiéramos que la Tierra está a punto de ser destruida por un asteroide, eso 

cambiaría de alguna manera la forma en que las personas elegirían vivir sus vidas. Es un tema 

explorado en la buena ciencia ficción filosófica
8

. Ahora, cuánto nos cambiaría y en qué 

dirección no está tan claro como parecen creer los que hacen el argumento de que el 

futuro genera sentido. El argumento hace del significado y la trascendencia una cosa de 

todo o nada, sin diferenciar además cuanto en el futuro debe de estar nuestra extinción 

para causar dicho revuelo.  

Tomemos el ejemplo de Partridge que Torres cita, el de saber que nuestra estrella 

más cercana, el Sol, fuera a apagarse en los próximos 200 años. El escenario inspira temor 

y vértigo, pero Partridge olvida que ese es más que tiempo suficiente para que muchas 

personas sigan viviendo sus vidas sin mucho cambio. ¿Quién realmente tiene deseos, planes 

o proyectos que lleguen tan lejos? La mayoría de las personas se contentarían con saber 

que su vida y la vida de sus hijos (u otros seres queridos) no se verán afectadas. Algunos se 

preocuparán sabiendo que no habrá continuidad después de eso, y esa preocupación 

podría cambiar algunos aspectos de su vida, pero no debe porqué resultar en un colapso 

total de nuestra creación de sentido.  

No tengo otra forma de probarlo que apelar a la experiencia, la cual me dice que 

(1) la gran mayoría de las personas pasan muy poco tiempo pensando en el futuro, incluido 

el futuro de sus propias vidas, y (2) incluso cuando piensan en el futuro o en alguna 

conclusión filosófica al respecto, eso rara vez los motiva, por sí solo, a hacer cambios 

drásticos. Es una imprudencia creer que solo porque en 200 años la Tierra dejará de existir 

 
8

 Véase, por ejemplo, The Drowned World de J.G. Ballard (1962), Children of Men de P.D. James (1992), 

The Road de Cormac McCarthy (2006) o el monumental Problema de los tres cuerpos de Liu Cixin (2008). 



| 80 

RUBÉN O. MANTELLA 

la mayoría de las personas se volverán instantáneamente violentas, saqueadores de tiendas, 

lanzadores de Molotov, asistentes a orgías, etc. como en algunas películas donde todos 

pierden la cabeza al mismo tiempo después de recibir noticias de un apocalipsis inminente. 

La verdad es, creo, que la mayoría seguiría yendo a trabajar todas las mañanas, pagando 

impuestos, yendo al centro comercial, viendo fútbol.  

Aquí encontramos un sesgo típico de los intelectuales: escritores, artistas, directores 

de cine y filósofos. Todos deseamos ser inmortales a través de nuestro trabajo, si no de 

nuestro cuerpo. Queremos marcar la diferencia, ser recordados o, al menos, vivir una vida 

iluminada y energizada por la creencia de que hemos contribuido a algo más grande que 

nosotros mismos, la tendencia a la «autotrascendencia» que describe Partridge. Nuestro 

«mundo común» arendtiano podría ser la República de las Letras, la historia de las artes, la 

philosophia perennis. Los políticos y los empresarios, personas con una fuerte voluntad de 

poder, pueden sentir lo mismo: piensan en grande y tienen un ego que titilar con la 

evocación del futuro de la nación o de una sociedad por acciones. Sin embargo, ese no es 

el caso de la mayoría de las personas en el mundo que solo quieren vivir sus vidas: comer, 

jugar, dormir, tener sexo, algo de comodidad, amistades relevantes y profundas.  

Lo que dije hasta ahora también se aplica a la idea de que saber de nuestra extinción 

proyectaría una sombra existencial sobre nuestras vidas, tal vez en forma de tristeza o 

depresión, como la que describe Lars von Trier en la película Melancholia (2011), que trata 

precisamente este tema. Algunos se deprimirían, mientras otros, sin embargo, podrían 

alegrarse de no tener que volver a trabajar el lunes. El ya citado Sgalambro, por ejemplo, 

cree que la verdadera actitud ante la vida es precisamente la de vivir bajo la sombra de la 

destrucción del Sol, de la muerte térmica del universo, cosa que sabemos con la dureza de 

la termodinámica desde al menos ciento cincuenta años.  

De hecho, podemos imaginar escenarios alternativos: si supiéramos que le queda 

poco a nuestra especie quizás algunas guerras empeorarían, tratando de jugar las últimas 

cartas antes del final. Otras, sin embargo, perderían su significado. Tal vez el Oriente Medio 

estaría menos interesado en adjudicar la Tierra Santa si supiéramos que en 200 años no 

habría Israel ni Palestina. Tal vez Putin actuaría de manera diferente si no se preocupara por 

el futuro de la Gran Rusia. Esto es especulación, pero solo pretende mostrar que no se 

trata de una pregunta cerrada y que, de hecho, podría salir algo positivo de tener un 

recordatorio más tangible y cercano de nuestra mortalidad como especie: un renovado 

sentimiento de hermandad frente al inminente final como los que han subrayado gigantes 

del pesimismo filosófico como Schopenhauer o Mainländer. 



| 81 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

Ahora, si la gente creyera que la raza humana encontraría su fin durante el lapso de 

su vida, las cosas por supuesto serían diferentes. Las reacciones geopolíticas, políticas, 

económicas y psicológicas serían de lo más variado. La mayoría de las personas tienen 

familias y aún querrían protegerlas y cuidarlas. Además, los que defienden argumentos como 

este siempre y solo piensan en que la extinción humana sea externa, total y forzada por los 

eventos. ¿Qué pasa con la extinción voluntaria? Si decidiéramos no desviar el asteroide o 

simplemente dejar de reproducirnos, ¿pasaríamos el último acto de humanidad violando y 

matando? No lo creo, y aunque no puedo probarlo considero que argumentos como los 

que acabo de hacer apuntan a las alternativas.  

 

5) No deberíamos pensar demasiado en la última generación.  

 

El argumento de la última generación tiene algo de peso. Si supiéramos con certeza 

de la existencia de una última generación como causa directa de nuestras acciones, digamos 

porque todos decidiéramos seguir las invitaciones de autores antinatalistas como Peter 

Zapffe, David Benatar, Julio Cabrera o Castro Merino (2023), podríamos efectivamente 

preocuparnos por el sufrimiento de la última generación.  

Sin embargo, como hemos apuntado, no debe inferirse inmediatamente que la 

última generación sufriría mucho más que cualquier otra generación. En la fantasía en la que, 

a la Zapffe, decidimos que es mejor acabar con la humanidad unidos de la mano para acabar 

con el sufrimiento, movidos por una compasión extrema hacia la vida, la última generación 

podría tener una existencia más sombría que la nuestra, sin duda, pero tal vez todavía más 

significativa y digna de ser vivida y celebrada. De manera más realista, la última generación 

sufrirá mucho por la ausencia de jóvenes capaces de cuidar de los ancianos, pero eso solo 

si suponemos que los ancianos necesitarán o querrán vivir vidas muy largas, y que la 

tecnología no será lo suficientemente avanzada como para ayudarlos a tener un final digno.  

Sin embargo, especular demasiado es peligroso. Lo que importa aquí es darse 

cuenta de que, si la extinción fuera externa o involuntaria, entonces la última generación 

sería el menor de nuestros problemas, mientras que, si fuera interna o voluntaria, entonces 

la última generación no tiene porqué llevar una vida tan sombría como las descritas por 

aquellos que piensan en ella desde el estándar de vida, los deseos y aspiraciones actuales. 

Pensemos lo que pensemos sobre la extinción, la última generación es una posibilidad tan 

remota con características tan lejanas de cualquier escenario que podamos realísticamente 



| 82 

RUBÉN O. MANTELLA 

considerar, que no puede ni debería entrar de derecho en nuestros razonamientos, sean 

cuales sean, que necesiten apelar a la continuidad de la especie humana. Muchas cosas 

habría que decidir mucho antes, como decidir si y porqué trabajar activamente para que el 

planeta de pasado mañana no sea un microondas con océanos de microplásticos, cosa que, 

dada la realidad empírica de nuestro compromiso ambiental y sociopolítico, no parece 

interesarnos muchísimo.  

 

6) Sobre el pro-extincionismo y si nos equivocamos. 

 

Analizar críticamente el pro-extincionismo es mucho más complicado por la simple 

razón de que los que han escrito sobre ello lo han hecho con mucha más abundancia de 

detalle que sus contrincantes. En términos generales se podría decir que, como con el 

impersonalismo y el utilitarismo, si no se comparten las premisas axiológicas de los 

pro-extincionistas tampoco se compartirá su conclusión. Si Schopenhauer, Zappfe o 

Cabrera se equivocan, si la vida no es un teatro de horrores ni el ser humano un ser 

destinado al sufrimiento y la muerte, entonces se abren fáciles alternativas conceptuales. La 

posición de Torres es más fácil de aceptar ya que su «neutralismo» (el estado de ser extinto 

no puede ser ni bueno ni malo para nadie ya que no afecta a nadie) requiere menos 

premisas. Aun así adolece de problemas análogos que el argumento epicúreo contra la 

muerte. Benatar, por ejemplo, argumenta de manera muy convincente que tiene sentido, 

aunque parezca contraintuitivo, decir que estar muerto es malo para la persona muerta 

(Benatar, 2017) y lo mismo se podría decir de la especie humana. No podemos analizar su 

posición aquí, pero la subrayo para notar que hasta entre los que suscriben a la axiología 

que afecta a las personas hay desacuerdos sobre cómo interpretarla y sobre qué 

consecuencias tiene.  

Prefiero aquí añadir una reflexión mía que, hasta ahora, no he encontrado en la 

literatura sobre el tema. Quizás sea un meta-argumento y elijo llamarlo «el argumento de 

las decisiones irrevocables».  

Una decisión irrevocable es una decisión que, si se actúa sobre ella, no se puede 

corregir o revocar ya que elimina las condiciones de su revocabilidad. La pena de muerte 

es una decisión irrevocable, una de las razones por la que muchos (yo incluido) están en 

contra de ella. La extinción de la especie humana sería también irrevocable y, si 

consecuencia de un razonamiento filosófico pro-extincionista, sería también una decisión 

nuestra. El problema entonces no radica en la solidez de los argumentos ni en su estructura 



| 83 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

lógica, sino en la especificidad del tema: la extinción humana es un objeto de reflexión que 

contempla la permanencia misma de su objeto de reflexión y de la existencia misma de 

agentes capaces de decisiones.  

Con esto no pretendo afirmar que la filosofía debería rechazar los argumentos 

pro-extincionistas por razones de supervivencia de la misma filosofía como disciplina. Lo 

que sí quiero plantear es que una de las características que confieren a la filosofía su valor 

distintivo y su singularidad como empresa teórica es su apertura, entre otras cosas, a la 

posibilidad del error. También la ciencia comparte este rasgo, pero la filosofía sola, quizás, 

contiene en sí misma esta posibilidad como una suerte de mandato meta-ético. La filósofa 

que no admita error, que no contemple equivocarse, no comete falacia sino que comete 

el vicio ético antifilosófico por excelencia, al menos como la hemos pensado hasta ahora 

en Occidente.  

¿Esto qué significa? Pues que si los filósofos pro-extincionistas lograran abogar 

exitosamente (por ejemplo, persuadiendo a la humanidad de dejar de reproducirse), su 

posición quedaría blindada contra toda refutación, para siempre o como mínimo hasta que 

el último ser humano respire. Incluso el más convencido de los pro-extincionistas debe 

reconocer que el pro-extincionismo podría estar equivocado. Supongamos que así fuera: 

que otros agentes –alienígenas o inteligencias artificiales– desarrollaran una filosofía más 

rigurosa que la nuestra y demostraran que habíamos errado, que nuestros razonamientos 

eran falaces, que pasamos por alto una relación fundamental entre conceptos, psicología 

humana y realidad empírica, la cual mostraba que la continuidad del proyecto humano (ya 

como especie, ya como función normativa) tenía un valor intrínseco o un peso ético 

positivo. En tal caso, habríamos provocado la extinción de la humanidad sobre la base de 

un argumento que consideramos, en su momento, a prueba de error. Y no habría vuelta 

atrás, no habría posibilidad de corregir el error.  

Es preciso subrayar que esto no constituye una refutación del pro-extincionismo, ni 

un argumento en favor de ninguno de los autores que celebran el futuro glorioso de la raza 

humana o la esperanza en el progreso ad infinitum. Lo que quiero subrayar es algo no 

acerca de lo que es verdadero, sino a la posibilidad misma de refutar lo que se crea como 

verdadero.  

Un pro-extincionista podría objetar que, incluso en el supuesto –altamente 

hipotético– de que los filósofos lograrán persuadir a la totalidad de la humanidad y de que 

existiera consenso en el ámbito académico a favor de esta posición, no sería razonable 



| 84 

RUBÉN O. MANTELLA 

proceder de forma apresurada. Ningún filósofo serio propondría de inmediato un programa 

antinatalista, por ejemplo, de esterilización planetaria simplemente porque se hubiera 

alcanzado un consenso académico alrededor de un puñado de papers. Más bien, se 

requeriría tiempo, deliberación y consideración de alternativas. Incluso cabría la espera 

reflexiva, doscientos, quinientos o mil años –el intervalo que se estimara adecuado, y sólo 

en ausencia de mejores argumentos o de evidencia histórica contraria, considerar pasos 

concretos hacia la extinción humana–. Pasos que, en todo caso, habrían de ser decididos 

de manera voluntaria por la mayoría de las personas que de esa manera se harían 

responsables, ellas, no la filosofía, de haber cerrado para siempre el asunto. 

Sigo teniendo dudas (¿Y si doscientos años fueran insuficientes? ¿O incluso mil? Tal 

vez la humanidad requiere de diez mil años más para alcanzar una utopía política, 

tecnológica y psicológica, etc.), aunque quiero notar que no estoy apelando simplemente a 

la esperanza. De hecho, el pro-extincionista podría objetar que apelar a la esperanza, 

siempre posible (mientras hay vida hay esperanza, dice el dicho) es optimismo circular y 

auto-confirmatorio: si asumimos que la vida siempre puede mejorar dado el tiempo 

suficiente, se sigue necesariamente que debemos otorgarle ese tiempo, en especial si 

«tiempo suficiente» se define como el necesario para que se produzca el resultado positivo 

que deseamos, minimizando o desatendiendo los efectos y costes negativos. A mi juicio, 

esta objeción es correcta: existe circularidad. Algunos autores, como quizás John Dewey, 

dirían que podría ser una circularidad «virtuosa» en tanto se fundamenta en un axioma de 

autoconservación: los humanos deseamos (de facto) vivir y vivir bien; y si queremos seguir 

viviendo debemos seleccionar aquello que favorece la vida e ignorar lo demás (el dolor, la 

muerte, etc.), lo cual es una razón en sí misma para aceptar esa circularidad. Ahora bien, 

incluso si este último razonamiento fuera válido, no constituiría un argumento sobre lo que 

es éticamente correcto hacer, sino sobre el tipo de argumentos necesarios para asegurar la 

supervivencia de la especie. Sería, pues, un argumento de tipo prudencial, e incluso ad hoc. 

La circularidad sería «virtuosa» solo en un sentido metafórico, dado que en la mera voluntad 

de sobrevivir no debe porqué haber virtud, ni bondad, ni justicia. 

Para concluir solo puedo decir que, personalmente, no asumiría la responsabilidad 

filosófica o moral de promover activamente la extinción de la humanidad en base a un 

argumento filosófico. Tal vez ello se deba al miedo, y no a la sensatez de mi argumento de 

las decisiones irrevocables, o de cualquier otro argumento contrario. Tal vez se trate de 

humildad, o de una combinación de ambas. Sospecho también que responde a la intuición 

de que la existencia de una entera especie no debería depender de una abstracción teórica. 



| 85 

 
 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

Quizás el pro-extincionistas deba, por estas mismas dudas que he planteado, mantenerse 

en la via negativa individual como la más adecuada: no hagas lo necesario para evitar la 

extinción, no te reproduzcas, por ejemplo, pero tampoco hagas la vida de los demás más 

difícil de lo que ya es. Tanto si se equivoca como si no ya habrá otros para seguir 

argumentando, al menos hasta que causas externas no nos fuercen fuera de la existencia, 

lo cual seguramente no suceda por ascetismo (o pesimismo) filosófico sino, de manera más 

plausible, por estupidez colectiva. 

 

4.    Conclusión 

 

Para concluir, me gustaría volver al principio. Los argumentos que hemos descrito y 

analizado hasta ahora son todos muy interesantes y seguramente más complejos de lo que 

yo he podido, o he sido capaz, de mostrar aquí. Lo que espero haber indicado, sin embargo, 

son dos cosas. En primer lugar, que toda discusión sobre la extinción humana está cargada 

de un sinfín de presupuestos, desde los puramente filosóficos hasta otros de carácter 

antropológico y político. Quizás hasta meta-filosóficos si se considerara, como hacen 

muchos, que el trabajo mismo de la filosofía es, contrariamente a lo que decía Sgalambro, 

favorecer, expandir y ampliar el dominio de la vida sobre el universo. Sea como fuere, 

hacerse consciente de estos supuestos así como de sus problemas es ya algo útil, como 

mínimo para liberarnos de las fáciles obviedades que se usan a diario para arrimarnos al 

último proyecto social y político de gran alcance. 

En segundo lugar, quiero señalar, como hace Torres al criticar a los filósofos 

largoplacistas y sus mecenas multimillonarios, que pensar demasiado en el futuro es 

peligroso. Las personas que creen que todo lo que hacen está motivado por, o justificado 

gracias a, la apelación al futuro de la humanidad está cometiendo un error ético: pues es un 

error hacia el ethos de uno mismo habitarlo con los espectros de las posibilidades futuras 

en lugar que con las certezas relativas del presente. Pero también es un error moral porque 

significa atar el sentido de las acciones humanas, sus motivaciones, aspiraciones y objetivos, 

no ya a lo que está ante nuestros ojos (incluidas las personas que habitan hoy este planeta 

con nosotros), sino a una narrativa que solo es posible al abstraer personas, reglas e ideales 

en historias de gran alcance teleológico y cósmico. O en valores agregables, en inversiones 

necesarias, en muertes aceptables. El tipo de persona que vive así es el tipo de persona 



| 86 

RUBÉN O. MANTELLA 

dispuesta a morir por una idea, pero también a matar por una. No creo, como mínimo, 

que se pueda acusar a ningún pesimista filosófico de lo segundo. 

 



| 87 

 

La dictadura del futuro                                                                                 h é n a d a s  |  V  

Bibliografía 

 

ARENDT, H. (1998). The human condition (2ª ed.). University of Chicago. 

BENATAR, D. (2006). Better never to have been: The harm of coming into existence. Oxford 

University. 

BENATAR, D. (2015). The Misanthropic Argument for Anti-natalism. En S. Hannan, S. 

Brennan, & R. Vernon (Eds.), Permissible Progeny? (pp. 34–64). Oxford University. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199378111.003.0002 

BENATAR, D. (2017). The human predicament: A candid guide to life’s biggest questions. 

Oxford University. 

BENNET, J. (1978). On Maximizing Happiness. En R. I. Sikora & B. Barry (Eds.), Obligations 

to Future Generations (pp. 61–73). Temple University. 

CABRERA, J. (2014). Crítica de la moral afirmativa: Una reflexión sobre nacimiento, muerte 

y valor de la vida (2ª ed.). Gedisa. 

CASTRO MERINO, M. A. (2023). El Maldito Regalo de Nacer. Un ensayo antinatalista. Punto 

Didot. 

HEYD, D. (1992). Genethics: Moral Issues in the Creation of People. University of California. 

JAMES, W. (1997). The varieties of religious experience: A study in human nature. Penguin. 

MÉRIDA, L. (2023). ¿Por qué Schopenhauer (no) es antinatalista?. Revista Hénadas, 4. 

NARVESON, J. (1967). Utilitarianism and New Generations. Mind, LXXVI(301), 62–72. 

SCHELL, J. (1982). The Fate of the Earth. Knopf. 

SGALAMBRO, M. (2014). La morte del sole (3
a

 ed). Adelphi. 

SIDGWICK, H. (1981). The methods of ethics. Hackett. 

TORRES, É. P. (2023). Human extinction: A history of the science and ethics of annihilation. 

Routledge. 

ZAPFFE, P. W. (1933). Den sidste Messias. Janus 9, 645-665. [Petter Reed y David 

Rothenberg, trads. (inglés), accessible en https://openairphilosophy.org/wp-

content/uploads/2019/06/OAP_Zapffe_Last_Messiah.pdf]. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199378111.003.0002
https://openairphilosophy.org/wp-content/uploads/2019/06/OAP_Zapffe_Last_Messiah.pdf
https://openairphilosophy.org/wp-content/uploads/2019/06/OAP_Zapffe_Last_Messiah.pdf



