
 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

 

 

T e c h n é :  D e  P l a t ó n  y  A r i s t ó t e l e s  

a  H e i d e g g e r  y  M a r c u s e 1 

 
2 0 0 5  

 
A n d r e w  F e e n b e r g  

 
T r a d u c c i ó n  d e  E f r é n  M a r a t  O c a m p o  G u t i é r r e z  d e  V e l a s c o  

( S e m i n a r i o  T e c n o l o g í a s  F i l o s ó f i c a s )  
 

 

 

 

1. Introducción: Heidegger y Marcuse 

 

stamos entrados ya varios cientos de años en el proyecto de la Ilustración 

iniciado en el siglo XVIII por pensadores que creían en el progreso. Somos los 

herederos de ese proyecto que liberó a ciencia y tecnología para la aventura de 

la modernidad. Esto ha hecho toda la diferencia. Los medios que tenemos disponibles son 

más poderosos que en el pasado. La cantidad se ha convertido en cualidad en tanto que la 

tecnología altera los parámetros básicos de la acción humana. Nuevos dilemas emergen en 

una sociedad reconstruida alrededor de dichos nuevos medios. 

Dos filósofos han reflexionado profundamente esta situación. Martin Heidegger nos 

invita a estudiar la tecnología como el tema filosófico decisivo de nuestra época. La mayoría 

de los filósofos celebran el progreso técnico o se preocupan por sus consecuencias no 

intencionadas; conciben a la sociedad como si estuviera separada de la tecnología, que 

guarda una promesa o una amenaza. Heidegger, por el contrario, define a la modernidad 

misma como la prevalencia de la tecnología. Los logros técnicos particulares y los fracasos 

no tienen importancia desde que nuestra dependencia de la tecnología hace surgir una 

 
1

 Este texto está compuesto por la traducción íntegra del primer capítulo de Feenberg, A. (2005). Heidegger 

and Marcuse: The Catastrophe and Redemption of History. Routledge, junto a la traducción de un apartado 

del quinto capítulo del mismo libro. 

E 



| 206  

ANDREW FEENBERG 

catástrofe generalizada. Herbert Marcuse, estudiante de Heidegger, reformuló la filosofía de 

la tecnología en el marco de una teoría social radical y sugirió una alternativa a la situación 

de desesperación descrita por Heidegger. Para Marcuse, la tecnología no es un destino fijo, 

como lo era para Heidegger. La promesa de la Ilustración continúa pendiente por cumplirse 

en el futuro a través de una profunda transformación de la tecnología. Juntos, estos dos 

filósofos ofrecen la visión más profunda de los peligros de la tecnología y sus posibilidades 

de redención. 

 

2. La techné y el Bien 

 

Estamos conscientes de que somos una sociedad tecnológica, no sólo por la 

cantidad de dispositivos que utilizamos, sino por nuestro espíritu y nuestra forma de vida. 

Pero fue recientemente cuando esta consciencia alcanzó a las disciplinas humanísticas. Es 

extraño que en el siglo XX, el siglo de un impresionante y veloz avance técnico, se haya 

producido relativamente poca reflexión filosófica sobre la tecnología. John Dewey es la única 

figura de la talla de Heidegger que se preocupa de forma extensiva por este tema (Hickman, 

1990). Cuando Heidegger y Marcuse escribieron sobre la tecnología, aún era posible y más 

que posible –intelectualmente respetable– ignorarla. Sus reflexiones fueron más allá de los 

límites del pensamiento filosófico conformista y otros campos humanísticos. Ahora, todo 

está cambiando lentamente, en efecto, tiene que cambiar para que estos campos mantengan 

su relevancia. 

Sorprendentemente, estas resistencias modernas a la pregunta por la tecnología, 

particularmente fuertes en la filosofía, no eran compartidas por los griegos. Es claro que los 

griegos, por lo menos Platón y Aristóteles, compartieron el prejuicio aristocrático de su 

sociedad contra el trabajo y admiraron la pura contemplación sobre cualquier otra cosa. 

Pero esto no evitó que reflexionaran sobre el significado ontológico de la actividad técnica 

que Heidegger más tarde reinterpreta como la «pregunta por el ser». ¿Cómo realizaron 

dicha pregunta? 

La filosofía comienza por interpretar al mundo en términos del hecho fundamental 

de que la humanidad es un animal laborioso, constantemente trabajando para transformar 

la naturaleza. Este hecho fundamental le da forma a las distinciones básicas que prevalecen 

en toda la tradición de la filosofía occidental. La primera, una distinción entre aquello que 



| 207 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

los griegos llamaron physis y poiēsis
2

. Physis normalmente se traduce como naturaleza. Los 

griegos entendieron por naturaleza aquello que se crea a sí mismo, que emerge de sí mismo. 

Poiēsis es la actividad práctica de hacer, con la que los seres humanos se involucran cuando 

producen algo. Llamamos artefactos a estos seres creados y se incluyen, entre ellos, los 

productos del arte, la artesanía y la convención social. 

La palabra techné se encuentra en el origen de las palabras modernas para técnica 

y tecnología en todos los lenguajes occidentales, aunque éstas tienen un significado de cierta 

forma diferente, como veremos. En Grecia Antigua significa el conocimiento o disciplina 

asociada con una forma de poiesis. Por ejemplo, la medicina es la techné que busca curar a 

los enfermos; la carpintería es una techné que apunta a construir con madera. Hay que 

poner atención en que, para los griegos, la technai muestra la «forma correcta» de hacer 

las cosas en un sentido fuerte, incluso objetivo. Aunque los artefactos dependen de la 

actividad humana, la actividad contenida en la technai no es cuestión de opinión o intención 

subjetiva. Incluso los propósitos de las cosas hechas comparten esta objetividad en tanto 

que son definidos por la technai. 

La segunda distinción filosófica fundamental es aquella entre existencia y esencia. La 

existencia responde la pregunta sobre si algo es o no es. La esencia responde la pregunta 

sobre qué es la cosa. Eso que es y lo que es parecen ser dos dimensiones independientes 

del ser en la tradición filosófica de occidente, pero la existencia es un concepto bastante 

brumoso, difícil de definir. Fuera de los intentos de Santo Tomás de Aquino por entender la 

existencia como un «acto», ha fracasado en interesarle a la filosofía convencional. La mayor 

parte de la atención es dada a la esencia y sus conceptos sucesorios como los han 

desarrollado las ciencias, porque este es el contenido del conocimiento. 

Estas dos distinciones son autoevidentes. Forman la base de todo el pensamiento 

filosófico de occidente. Pero la relación entre ambos conceptos no es obvia, de hecho, es 

un rompecabezas. La fuente de este rompecabezas es la comprensión griega de techné, el 

antecedente de la tecnología moderna. Por extraño que parezca, los griegos concebían a la 

naturaleza, physis, modelada por los artefactos producidos en su propia actividad poyética
3

. 

 
2

 Me doy cuenta de que Heidegger llama a la physis una forma de poiesis (1977, p. 10), pero no puedo 

encontrar nada que justifique este uso en la gramática griega. Sea o no que, en ese caso, él esté tras de algo, 

elucidar el contraste es tan confuso que me ceñiré a las definiciones convencionales. 

3

 Para una interpretación de la relación entre esencia y existencia en los términos del concepto de 

ontoteología de Heidegger, ver Thomson (2000). Creo que la producción es la fuente de la dualidad en la 

ontoteología como aquello que entre todos los seres tienen en común que los hace seres y el ser superior 

que los funde en el ser. La iluminadora discusión de Thomson sobre este tema puede ser tomada como 

continuación de esta consideración. Para entender la centralidad del concepto de producción en la 

concepción de la metafísica en Heidegger, ver Bernasconi (1986). 



| 208  

ANDREW FEENBERG 

Con respecto a los artefactos, la distinción entre existencia y esencia es real y obvia. 

El artefacto existe primero como una idea y sólo después viene a ser, mediante el hacer 

humano. Pero hay que observar que, para los griegos, la idea del artefacto no es arbitraria 

o subjetiva, sino que más bien pertenece a una techné. Cada techné contiene la esencia de 

la cosa a hacerse antes del acto de hacer. La idea, la esencia de la cosa, es una realidad 

independiente de la cosa en sí misma y de su fabricante. Aún más lejos, como hemos visto, 

el propósito de la cosa hecha está incluido en su idea. En resumen, aunque los humanos 

hacen artefactos, los hacen de acuerdo con un plan y para un propósito, que es un aspecto 

objetivo del mundo. 

En la naturaleza, por otro lado, la distinción entre existencia y esencia no es obvia. 

La cosa y su esencia emergen juntas y la esencia no tiene una existencia separada. La flor 

crece junto con aquello que la hace una flor : qué es y lo que está siendo «suceden», en 

cierto sentido, simultáneamente. Podemos construir un concepto posteriormente de la 

esencia de la flor, pero este es nuestro hacer, no algo necesario por la mismísima existencia 

de la naturaleza como es mediante artefactos. A diferencia de la techné, que es esencial a 

la producción de artefactos, la epistēmē como conocimiento de la naturaleza aparece como 

un hacer puramente humano al cual la naturaleza en sí misma es indiferente. ¿O no lo es? 

Aquí es cuando la historia se pone interesante. 

La diferencia entre la relación de la esencia con la physis y la poiesis es importante 

para una comprensión tanto de la filosofía griega como de la tradición posterior 

precisamente porque los filósofos han intentado intensamente superarla. La teoría de las 

ideas de Platón es la fundación de esta tradición. Para Platón, el concepto de la cosa existe 

en un dominio previo a la cosa en sí misma y nos permite conocer la cosa. Hay que observar 

qué parecida es esta teoría a nuestro análisis de la techné, en el que la idea es también 

independiente de la cosa. Pero Platón no reserva esta teoría para los artefactos, más bien, 

la aplica a todo el ser. Él depende de la estructura de la techné para explicar no sólo los 

artefactos, sino la naturaleza también. 

Platón entiende la naturaleza como dividida entre existencia y esencia justo como 

los artefactos y esto se convierte en la base de la ontología griega, lo que tiene muchas 

consecuencias importantes. No hay una discontinuidad radical entre el hacer técnico y la 

autoproducción natural porque ambos comparten la misma estructura. La techné incluye 

un propósito y un significado. Los griegos importan esta comprensión de los artefactos en 

el reino de la naturaleza, al que interpretan teleológicamente. El mundo es, entonces, un 

lugar lleno de significado e intención. Esta conceptualización del mundo busca una 



| 209 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

concepción del ser humano que le corresponda. Nosotros, los humanos, no somos los 

dueños de la naturaleza, sino que trabajamos con sus potencialidades para traer un mundo 

ordenado a la existencia. Ni nuestro conocimiento del mundo, ni nuestra acción es arbitraria, 

sino que exponen y completan lo que permanece oculto en la naturaleza. 

¿Qué conclusiones extraemos de estas consideraciones históricas sobre la Filosofía 

Antigua de Grecia? Voy a ser provocativo diciendo que la filosofía de la tecnología comienza 

con los griegos y es, de hecho, el fundamento de toda la filosofía occidental. Después de 

todo, los griegos interpretaron al ser, como tal, mediante el concepto del hacer técnico. Esto 

es irónico. La tecnología tiene un estatus bajo en la alta cultura, pero estuvo de hecho ahí 

en el origen de dicha cultura y, si creemos en los griegos, contiene la llave para entender la 

entereza del ser.  

Si ahora volteamos a considerar las consecuencias éticas de esta teoría «técnica» 

del ser, empezaremos a entender la base para la posterior crítica de la tecnología en 

Heidegger y Marcuse. Podemos descubrir la visión griega revisando la discusión original de 

Platón sobre la techné en uno de sus mayores diálogos, el Gorgias. Vale la pena pasar tiempo 

con este texto, ya que ofrece un tipo de plantilla de todas las cuestiones básicas que nos 

preocupan. El argumento parece sorprendentemente moderno a primera vista, 

contraponiendo a Sócrates y un instrumentalista que distingue claramente los medios de 

los fines y considera que los fines son subjetivos. Si reconocemos los prejuicios típicos de 

nuestros tiempos en el adversario de Sócrates, en él encontramos una visión de mundo 

alternativa tan encantadoramente expresada que podemos casi creerla
4

. Como veremos, 

en cierto y complicado sentido, Heidegger cree en ello o, por lo menos, trata de darle un 

peso filosófico que no ha tenido en siglos. 

El Gorgias es el primer texto en la tradición occidental que aborda la relación de la 

técnica con los valores como un problema. En este diálogo, Sócrates debate la naturaleza 

de la techné, o el «arte» de la retórica. Él distingue entre las artes verdaderas que están 

sustentadas en un logos y lo que la traducción al inglés llama knacks
5
, empeiriae en griego, 

esto es, reglas de dedo basadas en la experiencia pero sin ningún racional subyacente 

(Dodds, 1959, p. 225). 

Para Platón, un racional o logos necesariamente incluye una referencia al bien que 

atiende el arte. El conocimiento del logos del arte, por lo tanto, involucra una concepción 

 
4

 En tanto escribo, me doy cuenta de que esas son prácticamente las palabras de Calicles, quien admite que 

encuentra los argumentos de Sócrates atractivos; pero, concluye, «No puedes convencerme del todo» 

(Platón, 1952, p. 90). 

5

 [NT: «Artimañas» en español]. 



| 210  

ANDREW FEENBERG 

teleológica de sus objetos, una idea normativa de su «esencia» concebida como el 

cumplimiento de sus potencialidades. Si el arte es la construcción de embarcaciones, su 

logos no sólo dará instrucciones al constructor para poner tablas juntas en cierto acomodo, 

sino que también lo guiará para hacer un barco que sea resistente y seguro. El arte del 

doctor no incluye sólo diversas nociones sobre hierbas, sino que también considera la 

misión curativa que gobierna su uso. Así, estas artes van más allá de una mera artimaña que 

combina pedazos de madera o hierbas sin un orden subyacente o un propósito. 

La lógica técnica y las finalidades objetivas están unidas en las artes verdaderas, 

mientras que las artimañas sirven sólo a propósitos subjetivos. Pero ya que somos 

propensos a aceptar las apariencias como realidad y a buscar el placer en lugar del bien, 

para cada arte hay una artimaña que imita los efectos del arte y engaña a sus clientes. La 

cosmética sustituye la gimnástica, dando la apariencia de salud sin que esto sea realidad. La 

retórica, el poder de sustituir la apariencia por la realidad en el lenguaje, es la artimaña más 

peligrosa y suprema. En un debate sobre la construcción de barcos o la medicina, el orador 

callará al experto cada vez. Los medios triunfan sobre los fines. La única forma para 

protegerse a sí mismo es mediante el conocimiento que distingue la apariencia de la realidad 

e identifica el logos de cada arte. El conocimiento, por lo tanto, es esencial en la búsqueda 

del bien. 

Calicles es el promotor que se expresa mejor sobre la artimaña de la retórica en el 

Gorgias. Él tiene un ilimitado apetito de poder y placer que obtiene mediante su maestría 

en los trucos del lenguaje. Que dicha ambición no era solamente una idiosincrasia personal 

queda claro al leer a Aristófanes, Tucídides y otros autores contemporáneos que 

denunciaron la degeneración moral y el egoísmo de la Atenas imperial del siglo V. En los 

asuntos externos, los atenienses oprimieron a sus propios aliados; mientras que, 

internamente, la Asamblea se convirtió en un campo de batalla por el poder entre oradores 

hambrientos. La versión de Platón sobre el tema de esta época fue, entonces, bastante 

simple: ¿Puede la fuerza lograr lo correcto? Su respuesta a esta pregunta es la base del 

pensamiento racional ético en occidente. 

Voy a revisar el argumento con Calicles brevemente, ya que la refutación de dicha 

visión establece las condiciones para los debates modernos sobre la tecnología y los valores. 

Calicles interviene a la mitad del diálogo y argumenta que la justicia que Sócrates considera 

tan importante es más útil para los débiles que para los fuertes, quienes pueden imponer 

su voluntad sin la ayuda de la ley. Como es un interés especial meramente de los débiles, la 



| 211 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

justicia no tiene efectos sobre ellos. La justicia natural consiste simplemente en la regla del 

fuerte sobre el débil y es diametralmente opuesta a la justicia convencional. 

Calicles analiza los debates previos a estos términos. En todos ellos, Sócrates ha 

atrapado a los defensores de la retórica en contradicciones. Estas victorias, señala Calicles, 

fueron producto de un truco, principalmente, actuar rápido y sin compromisos en ambos 

lados de la línea entre las metas naturales que la retórica puede lograr, tales como el poder 

y el placer, y los valores meramente convencionales de la ética y la estética. 

El análisis de Calicles es astuto. Por ejemplo, Polo argumenta que es mejor cometer 

una injusticia que sufrirla y, también, que cometer una injusticia es más feo que sufrirla. De 

esta forma, se encuentra a sí mismo reclamando una cosa, pero argumenta que la misma, la 

acción injusta, es mejor ; o sea, que es menos dolorosa y al mismo tiempo es peor, 

estéticamente. Pero Calicles argumenta que el dolor pertenece a la naturaleza y la belleza 

a la convención. Cualquier argumento que mezcle las dos esferas será inconsistente. 

Además, Calicles le exige a Sócrates que responda de acuerdo con la naturaleza, 

renunciando a cualquier consideración directa de los valores éticos o estéticos. 

Entonces, Calicles defiende cierta doctrina hedonística de acuerdo con la cual el 

bien es meramente una sensación de placer subjetivo, un valor natural. De esta forma, no 

hay una separación entre la apariencia del bien y su realidad. ¡No se necesita de una ciencia 

del bien para «saber» que uno se la está pasando bien! Sin embargo, sin una distinción entre 

apariencia y realidad, la distinción socrática entre techné y empeiria colapsa: la racionalidad, 

el logos, es irrelevante en la búsqueda del bien definida como una mera sensación que cada 

quien puede verificar por sí mismo. 

El siguiente diagrama reúne el análisis de Calicles con un cuarto bien, agregado por 

Sócrates durante la discusión: 

 



| 212  

ANDREW FEENBERG 

Sócrates está de acuerdo con las constricciones de Calicles y rápidamente logra que 

éste admita que la persecución desmedida del placer conduce al daño, por ejemplo, a la 

mala salud. El placer, por lo tanto, es el valor más alto, pero es buscado «en aras del bien» 

(Platón, 1952, p. 72). En este pasaje, Platón identifica al bien con «ophelia», la utilidad, otro 

valor natural, entonces, la contradicción en la que cae Calicles en ese momento –afirmando 

que el placer es y no es el bien– no puede ser culpada como un juego engañoso en torno 

a la diferencia entre naturaleza y convención. 

 Después de esta refutación decisiva, Sócrates regresa de los bienes naturales a los 

valores éticos y estéticos temporalmente suspendidos por solicitud de Calicles. En el famoso 

mito que cierra el texto, Sócrates desmantela la distinción de Calicles entre naturaleza y 

convención. Radamantis juzga a los muertos y castiga a cada alma que sufre la «distorsión 

y fealdad por medio de la irresponsabilidad y libertinaje, la insolencia y falta de templanza 

de sus actos» (Platón, 1952, p. 104). La justicia divina es impuesta según criterios estéticos 

–«distorsión y fealdad»– pero no hay una pregunta sobre las apariencias convencionales 

que perjudican al ojo del juez. La referencia estética es ontológica, ella mide la realidad actual 

del alma «desnuda». Dicha concepción ontológica de la estética fue probablemente más 

accesible para los griegos que para nosotros, ya que ellos usualmente se referían a las 

personas y sus acciones como bellas o feas por sus cualidades morales (Dodds, 1959, pp. 

249-250). La estética, en este sentido, refiere a cómo los individuos se definen a ellos mismos 

a través de sus acciones —como virtuoso, ladrón, generoso, mentiroso, etc. Lo que uno 

hace no es accidental para el ser de uno mismo, sino que lo marca con un carácter particular 

que los otros pueden evaluar con criterios objetivos. El acto de autodefinición es una 

función del autocontrol racional (o la ausencia de éste) en términos de estándares éticos y 

estéticos. 

 

3. La tiranía de la razón 

 

A los lectores modernos les parece difícil tomar seriamente la conclusión del diálogo 

de Platón. El desplazamiento hecho con anterioridad del argumento de la ética y estética al 

conflicto entre bienes hedonísticos y funcionales parece colocarlo en un plano puramente 

racional que podemos aceptar más fácilmente. Ya que cosas como la salud se encuentran 

entre los bienes funcionales, existe mucho que puede hacer la techné incluso sin la guía de 

los estándares contenciosos éticos y estéticos. 



| 213 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

Pero, ¿qué tan moderna es esta fase del argumento platónico? En un sentido, su idea 

de techné parece obvia. Las tecnologías están, de hecho, subordinadas a propósitos que 

aparecen en las disciplinas técnicas como una guía de recursos y procedimientos. Muchos 

de estos propósitos son derivados de consideraciones como la salud y la seguridad que 

tienen una racional objetiva. Un ingeniero de software que trabaja para Rolls-Royce Aircraft 

me explicó que el 10 por ciento de su tiempo era utilizado para escribir código, mientras 

que el otro 90 por ciento era utilizado para probar su seguridad. Platón no dudaría en 

aprobar que el logos está operando en Rolls-Royce. 

De cualquier forma, nosotros, los modernos, no podemos generalizar utilizando 

dichos ejemplos como lo hizo Platón. Por cada diseñador aeronáutico benevolente, hay un 

constructor de explosivos en algún sitio. Todavía podemos vincularnos con el énfasis de 

Platón en la necesidad de un racional, un logos, pero no estamos seguros de que éste incluya 

necesariamente una idea del bien. De hecho, pensamos en las tecnologías como carentes 

de normas, como si estuvieran al servicio de propósitos subjetivos de forma muy parecida 

a las artimañas reconocidas por Platón. ¿Qué ha desconectado a la tecnología del valor en 

los tiempos modernos? 

Los fundadores del pensamiento moderno, René Descartes y Francis Bacon, 

escribieron en una época cuando la tecnología se parecía más a las yuntas y lanzas de la 

Atenas de Platón que a los automóviles y el Internet de hoy en día. No obstante, Descartes 

tuvo la temeridad de prometer que pronto nos convertiríamos en «los maestros y 

poseedores de la naturaleza» mediante el desarrollo de las ciencias; y de forma popular, 

Bacon argumentaba que «El conocimiento es poder.» Claramente, estos escritores de la 

modernidad temprana están, por lo menos en cuanto a sus intenciones, en un mundo 

distinto del de los griegos —nuestro mundo. Aunque comparten con ellos las distinciones 

fundamentales entre naturaleza y artefactos, esencia y existencia. Pero, la comprensión de 

Descartes y Bacon de estas distinciones es diferente a la de los griegos. Esto es 

particularmente verdadero con respecto al concepto de esencia. Para ellos, así como para 

nosotros, lo que Aristóteles tomó por esencias son convenciones más que una realidad. El 

significado y propósito de las cosas es algo que creamos, no algo que descubramos. La 

separación entre el ser humano y el mundo se ensancha de esta forma. No nos 

encontramos en casa en el mundo, sino que lo conquistamos. La diferencia está relacionada 

con nuestra ontología básica y nuestro concepto de naturaleza. La pregunta que le dirigimos 

al ser no es qué es, sino cómo funciona. La ciencia responde esta pregunta más que revelar 

las esencias en el sentido griego del término. 



| 214  

ANDREW FEENBERG 

Hay que observar que la tecnología es aún el modelo del ser en esta concepción 

moderna. Esto era particularmente claro en la Ilustración del siglo XVIII cuando los filósofos 

y científicos retaron a los sucesores medievales de la ciencia griega con la nueva visión 

mecanicista del mundo. Estos pensadores exploraron la maquinaria del ser. Identificaron la 

operación del universo como si fuera un mecanismo de relojería, un dispositivo. Por extraño 

que parezca, la estructura subyacente de la ontología griega sobrevivió a la derrota de uno 

de sus principales conceptos, el concepto de esencia. 

En el contexto moderno, la tecnología no realiza las esencias objetivas inscritas en 

la naturaleza del universo, como sí lo hacía la techné. Ahora aparece como puramente 

instrumental, libre de valores. Ella no responde a propósitos inherentes, sino que sólo son 

medios al servicio de finalidades subjetivas. Para el sentido común moderno, medios y fines 

son independientes los unos de los otros. La tecnología es «neutral» en tanto que no tiene 

preferencia entre los diversos usos que se le puede dar. Esta es la filosofía de la tecnología 

instrumentalista, que resulta un producto espontáneo de nuestra civilización, asumida 

irreflexivamente por la mayoría de las personas. 

La naturaleza encuentra en este esquema de cosas a la naturaleza como materias 

primas, no como un mundo que surge de sí mismo, una physis, sino más bien como materia 

a la espera de ser transformada en aquello que deseamos. El mundo es entendido 

mecánicamente y no teleológicamente. Se encuentra ahí para ser utilizado sin ningún 

propósito interno. Occidente ha conseguido enormes avances tecnológicos con base en 

esta comprensión de la realidad. Nada nos restringe de nuestra explotación del mundo. El 

todo es expuesto a una inteligencia analítica que lo descompone en partes útiles. En el siglo 

XIX se volvió un lugar común ver a la modernidad como un progreso sin fin. 

Pero, ¿con qué fines? Las metas de nuestra sociedad ya no pueden ser especificadas 

mediante un conocimiento de cierto tipo, una techné, como lo fue con los griegos, sino que 

permanecen como elecciones subjetivas y arbitrarias sin esencias para guiarnos. A la razón 

le conciernen solamente los medios y no los fines. Esto ha guiado a una crisis de la civilización 

de la que parece no haber escape: sabemos llegar a donde vamos, pero no sabemos por 

qué vamos o a dónde. Los griegos vivieron en armonía con el mundo mientras que nosotros 

estamos alienados de él por nuestra libertad de definir nuestros propósitos como nos da 

la gana. Mientras no se pudo atribuir un gran daño a la tecnología, esta situación no condujo 

a dudas considerables más allá de las acostumbradas protestas literarias contra la 

modernización. Pero el siglo XX, con sus guerras mundiales, bombas atómicas, campos de 

concentración y catástrofes naturales ha hecho cada vez más difícil ignorar la extraña falta 



| 215 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

de rumbo de la modernidad. Ya que nos encontramos ante la carencia tan grande de saber 

a dónde y por qué vamos, la filosofía de la tecnología ha emergido en nuestra época como 

una crítica a la modernidad. 

El precursor más importante de esta crítica es Max Weber (Weber, 1949; Schluchter, 

1979). Weber distingue entre la racionalidad «sustantiva» y «formal» de forma que 

corresponde en un aspecto significativo a la distinción platónica entre techné y artimaña. 

Una racionalidad sustantiva, como la techné, comienza reconociendo un bien y después 

busca los medios para conseguirlo. Muchas instituciones públicas son sustantivamente 

racionales en el sentido weberiano: la educación universal es un bien que determina los 

medios adecuados como salones de conferencias y maestros. La racionalidad formal se 

preocupa únicamente por la eficiencia de los medios y no tiene una referencia intrínseca a 

un bien. De esta forma, es neutral a ser valuada, como los empeiria platónicos. La 

modernización consiste en el triunfo de la racionalidad formal sobre un orden de 

racionalidad más o menos sustancial heredado del pasado. El mercado es el instrumento 

primario de esta transformación, sustituyendo con el nexo monetario la búsqueda planeada 

de valores. La burocracia y la administración son otros dominios en que la racionalidad 

formal eventualmente prevalece. 

En Platón, la artimaña está sometida al deseo de poder del individuo, Calicles, por 

ejemplo. Como la voluntad individual no puede instaurar un orden generalizado en la 

sociedad, el triunfo de Calicles sólo podía llevar a la tiranía y la reacción anárquica que le 

sigue. La neutralidad de valor en Weber implica un propósito subjetivo similar, aunque el 

mercado y los procesos políticos establecen un orden de cierto tipo. La pregunta es 

entonces, ¿cuál es ese orden? El mismo Weber era bastante pesimista al respecto. Él previó 

una jaula de hierro burocrática aproximándose a la civilización occidental. La lógica de los 

medios tecnológicos utilizados en la sociedad occidental ha prevalecido sobre los valores 

de la Ilustración de libertad e individualidad. Surgía un orden que carecía de cualquier 

propósito superior o significado, pero por lo menos, era un orden. 

En los tiempos modernos, los términos platónicos de distinción entre techné y 

empeiria son despedazados y recombinados. Donde Platón había asociado la orientación al 

bien con medios elaborados racionalmente, ahora la búsqueda de placer y poder tiene su 

propia lógica como un sistema de medios institucionalizados en mercados y burocracias 

cuya lógica se impone independientemente de la voluntad humana y a cualquier concepción 

del bien. Esta es la diferencia entre la tiranía individual a la que temía Platón y la tiranía de 

medios racionales que atormentaba a Weber. 



| 216  

ANDREW FEENBERG 

El pesimismo de Weber de la modernidad alcanza su paroxismo con la escuela de 

Frankfurt y Heidegger que sustituyen la tecnología por mercados y burocracias como los 

principales instrumentos de la racionalización. La Dialéctica de la Ilustración, el clásico de 

Theodor Adorno y Max Horkheimer, tuvieron una profunda influencia en la aproximación 

de Marcuse a la tecnología. De acuerdo con este libro, la lucha por controlar la naturaleza 

exterior necesita el sacrificio y supresión de la naturaleza interna. Los seres humanos 

distorsionados que surgen del proceso de civilización están llenos de agresividad y violencia 

que son descargados como racismo y guerra (Adorno et al., 1972). «La tierra 

completamente ilustrada irradia un desastre triunfal» (Adorno et al., 1972, p. 3). La 

reducción de la razón a un mero instrumento subyace en este resultado desastroso. La 

«razón objetiva» que pensó conocer la naturaleza del universo y que podía derivar reglas 

de conducta a partir de dicha intuición, es sustituida por una razón meramente «subjetiva», 

un vestigio trunco de la antigua metafísica únicamente buena para el control y la dominación 

(Horkheimer, 1947, p. 11). Calicles triunfa sobre Sócrates al final. La distinción de Weber 

entre racionalidad formal y sustantiva es radicalizada en una dialéctica de la Ilustración. La 

Ilustración termina por socavar su propia base mientras expone a la naturaleza y los seres 

humanos a un poder sin restricciones. 

Heidegger propone un argumento paralelo. Como se ha observado anteriormente, 

esta aproximación está basada en el contraste entre la techné antigua y la tecnología 

moderna. La techné describe las prácticas de los oficios cargadas de valor de todas las 

sociedades premodernas. Los artesanos satisfacían las necesidades funcionales mientras que 

también cumplían con los valores éticos y estéticos más generales de la sociedad. En Grecia 

Antigua, los oficios obedecen al logos extrayendo los significados objetivos o «formas» de 

sus productos y materiales. Los griegos vivieron en un mundo de cosas autosustentadas, 

confrontando a los seres humanos con una gran variedad de potencialidades útiles con 

miras a la realización mediante la manipulación hábil. La práctica artística se parece a los 

oficios y pertenece a esta techné griega también. 

En contraste, la tecnología moderna se ha liberado a sí misma en gran medida de 

los compromisos valorativos de su sociedad. La versión heideggeriana de la jaula de hierro 

es un sistema de investigación y desarrollo, una tecnociencia. Él argumenta que la realidad 

es fundamentalmente reestructurada por dicha tecnociencia, de forma que la despoja 

completamente de sus potencialidades intrínsecas y la expone a la dominación. Incluso el 

Calicles moderno queda atrapado en el sistema que piensa que domina. La tecnociencia es 

más peligrosa que la retórica o los mercados. El peligro no son meramente las armas 



| 217 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

nucleares u otra amenaza a la supervivencia, sino la obliteración del estatus especial de la 

humanidad y su dignidad como el ser mediante el cual el mundo se vuelve inteligible y lleno 

de significado. 

Platón no habría estado sorprendido por estos diagnósticos; sin embargo, el cambio 

de énfasis del abuso de los empeiria por sus usuarios a la destructividad inherente de la 

tecnología es peculiarmente moderna. Este cambio resulta del hecho que la tecnología no 

manipula meramente las apariencias, sino que sistematiza la realidad. En Adorno, 

Horkheimer y Heidegger, la pregunta hecha por Platón es, por lo tanto, reformulada. Hoy 

en día estamos menos preocupados por la justificación del poder que por el grave reto de 

su presencia sublime como tecnología. Nuestra pregunta es: ¿Podemos vivir con la 

tecnología, es decir, con el poder en su forma moderna? El problema ético de lo correcto 

y la fuerza es sobreseído por el problema ontológico de la transformación destructiva que 

opera la tecnología tanto en sus usuarios como en sus objetos. Estamos menos 

preocupados de si los descendientes de Calicles tienen el derecho a gobernarnos que de 

si el mundo dominado por ellos puede sobrevivir a los medios puestos en marcha por su 

ambición desmedida. 

En este punto, parece que hemos cerrado el círculo. La tecnología, neutral a los 

valores, resulta contener un valor en sí mismo después de todo. Como señala Heidegger : 

«La característica sobresaliente de la tecnología moderna yace en el hecho de que ya no 

es de ningún modo meramente un medio y que ya no se encuentra meramente en ‘servicio’ 

de otros, sino que en cambio […] despliega un carácter específico de dominación» (como 

citado en Zimmerman, 1990, p. 214). Esta paradoja está ya implícita en el recuento de Platón 

de los empeiria. Hay que recordar que las «artimañas» no están orientadas hacia un bien, 

sino que son «neutrales» en sí mismas. Gorgias dice algo como esto en el inicio del diálogo, 

cuando explica que el maestro de retórica no es más responsable que el entrenador de 

box por el uso que sus alumnos den a su arte (Platón, 1952, pp. 15-16). Pero cuando 

Sócrates describe a las artimañas como la cocina y la cosmética, resulta que están 

esencialmente unidas con las apariencias y, por ello, también con diversos tipos de seducción 

y manipulación (Platón, 1952, p. 26). La artimaña de la retórica, en particular, sirve a la 

dominación como lo hace la tecnología en Adorno, Horkheimer y Heidegger. 

Mientras que Platón fundamentaba su esperanza en la techné, nuestros pensadores 

modernos encuentran desesperanza ahí. No tienen fe en la techné porque la tecnología 

moderna ha incorporado tanto el logos, la racionalidad, como la ophelia, la utilidad, en un 

sistema sin normas que prevalece en todos lados sobre toda práctica que le haga 



| 218  

ANDREW FEENBERG 

competencia. El Calicles moderno tiene el poder, y nuestros pensadores, ya sean 

conservadores como Heidegger o radicales como Adorno y Horkheimer, apenas pueden 

vislumbrar un futuro impreciso en el que su reinado pueda de alguna forma terminar. 

 

4. Modos de desocultamiento 

 

4.1. La techné como desocultamiento 

 

El diagnóstico de Heidegger sobre nuestro tiempo es esencialmente diferente del 

de Adorno, Horkheimer y Weber. Ellos aceptan la distinción de sentido común entre 

racionalidad sustantiva y formal. Weber, en particular, asumió la subjetividad última de las 

metas, de la misma forma que todos tendemos a hacerlo en la sociedad moderna donde 

no hay un consenso racional universal del significado y el valor. Para Weber, así como para 

nosotros, la sociedad moderna está en lo correcto de sólo confiar en los hechos. La fe 

griega en un logos objetivo ha sido refutada ya hace tiempo por la ciencia moderna. La 

nostalgia por el logos presente en Adorno y Horkheimer permanece sólo como eso, 

nostalgia. La redención de la Ilustración que ellos imaginaron vendría, no de la recuperación 

del logos, sino de una conciencia reflexiva de los límites y necesidades naturales y humanos. 

Heidegger también creía que el triunfo de los medios técnicos neutrales a los valores 

sobre el pensamiento orientado a una finalidad es la consecuencia necesaria de nuestra 

condición moderna. Pero él observó esta condición como relativamente histórica en sí 

misma. Nuestra falta de capacidad para tomar seriamente al significado y al valor, nuestro 

prejuicio en favor del conocimiento fáctico es precisamente la marca de esa relatividad. Es 

esto lo que nos hace pasar por alto el carácter fundamentalmente ontológico del 

ser-en-el-mundo. Como resultado, vemos a la techné griega como precientífica. Pero, 

¿podemos encontrar una forma de entenderla que no sea interna a la modernidad? Esta es 

la tarea que Heidegger se pone a sí mismo y cree que puede ser lograda con una 

fenomenología de la existencia cotidiana. 

El recuento de Heidegger de la techné es muy distinto de la aproximación 

weberiana esbozada anteriormente. Él parte de la suposición de que el mundo es 

desocultado inicialmente mediante la techné y que no preexiste en la forma de una 

colección de cosas presentes-y-a-la-mano tomadas por la actividad técnica humana de 

forma contingente, por ejemplo, en esta o aquella ocasión para cumplir esta o aquella 

necesidad pasajera. Todo aspecto del ser que él desvela en el estudio de la techné es 



| 219 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

originalmente postulado por la techné. Esto incluye las materias primas del trabajo técnico. 

Estos materiales son comprendidos como fuera de su lugar de producción en lugar de ser 

objetos preexistentes. 

Aquí hay algo parecido a una reducción fenomenológica operando. La «actitud 

natural» en que las cosas son dadas objetivamente es suspendida para permitirles aparecer 

como si fueran originalmente desveladas a la experiencia humana. La techné es considerada 

ontológicamente como la relación del Dasein con el mundo, más que una interacción causal 

con las cosas. Aunque esto invierta nuestra perspectiva usual, no es arbitraria. Después de 

todo, cada sociedad humana que conocemos, con la excepción de la nuestra, tiene nociones 

de techné equivalentes a la idea griega, nociones que describen el significado de las cosas 

en términos objetivos con base en las prácticas subyacentes a la relación de la sociedad con 

su mundo. Es claro que cada sociedad asigna estos significados sin una base científica en el 

sentido moderno, pero todas asignan significados, ese es el importante hecho que pasamos 

por alto en nuestro entusiasmo de la mirada objetiva científica. Algo sucede en la relación 

tradicional de la sociedad y el mundo que concebimos como arbitraria y subjetiva, pero que 

Heidegger toma por el acto fundador en que los mundos son desocultados. Debe haber, 

entonces, algún equivalente que funde nuestro mundo moderno también y, sin duda, 

Heidegger identifica esta equivalencia con la tecnología moderna. Pero nosotros los 

modernos somos extraordinariamente ignorantes de la idea de «mundo» como les parece 

a todas las otras personas y como ha sido teorizada por los griegos. 

Considerada como una fenomenología en este sentido, el análisis de la techné hecho 

por Aristóteles muestra una unidad originaria subyaciendo en las dicotomías del 

pensamiento objetivista. De hecho, anticipa el análisis de Heidegger sobre el 

ser-en-el-mundo. Esto explica por qué la Pregunta por la técnica de Heidegger comienza 

con una revisión aristotélica sobre la techné. El ensayo está basado en la idea de que la 

interpretación moderna de la tecnología como instrumental es inadecuada, que hay algo 

más profundo que subyace a nuestra suposición de la tecnología como medio. Como 

Heidegger lo dice, «la esencia de la tecnología no es de ninguna forma tecnológica» 

(Heidegger, 1977, p. 4). ¿Qué es entonces? Inicialmente él promete que la esencia de la 

tecnología será desvelada por una investigación de las cuatro causas aristotélicas. Heidegger 

insiste en que la palabra griega traducida por «causa», aition en realidad significa «estar 

endeudado». Las cuatro causas muestran caminos en que una cosa está en deuda por su 

existencia (Heidegger, 1977, p. 8). 

 



| 220  

ANDREW FEENBERG 

En el ejemplo de Heidegger, un cáliz de plata está endeudado: 

 

• Con la materia, la plata de la que está hecho. 

• Con el eidos o esencia, es decir, con la idea de cómo se debería de ver el cáliz 

cuando esté acabado. 

• Con la finalidad o telos que limita los significados posibles y los usos del cáliz a 

una forma única de ser. 

• Finalmente, con el artesano que «considera cuidadosamente y reúne los tres 

caminos del ser responsable y estar endeudado antes mencionados». 

 

El artesano de ninguna forma es la causa del cáliz en nuestro sentido, sino un agente 

responsable de hacer aparecer el cáliz. El artesano toma su lugar en la poiesis mediante un 

tipo específico de conocimiento llamado techné que le permite reunir las otras causas y 

completar la tarea. La techné es, entonces, un modo de desocultamiento, en tanto que 

coloca el trabajo terminado ante nosotros, haciéndolo presente. A este modo griego de 

desvelar, Heidegger lo llama «traer-ahí-delante», un Her-vor-bringen (Heidegger, 1977, p. 10). 

La comprensión del ser de los griegos está modelada sobre la estructura de una producción 

artesanal, techné, y su forma de desocultación. 

Estas reflexiones son en realidad un esbozo del análisis mucho más elaborado que 

Heidegger desarrolló en sus lecturas tempranas sobre Aristóteles. En 1923, Heidegger dio 

una conferencia magistral titulada «Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles» 

(Heidegger, 2002, p. 111)
6

. El mayor logro de Aristóteles, según esta conferencia, es su análisis 

de kinesis, el movimiento, pero el movimiento en un sentido que ningún interprete previo 

a Aristóteles había concebido. Se trata del movimiento de la «vida fáctica,» más tarde 

llamado Dasein, que Aristóteles habría considerado antes que nadie. Este movimiento 

consiste en compromisos prácticos con el mundo, interpretados en términos de la teoría 

aristotélica de la techné. La techné es el modelo de «desocultamiento» para los griegos, es 

decir, la forma griega de experiencia del mundo. El estudio sobre la kinesis lleva directamente 

a los problemas de la ontología, los problemas que más le interesan a Heidegger. En esta 

interpretación parece que Aristóteles se anticipa a la teoría de Heidegger en Ser y Tiempo, 

donde la actividad instrumental cotidiana ofrece el acceso básico a la realidad. Theodor 

 
6

 Como asistente de Heidegger, Marcuse tuvo acceso a muchas conferencias y transcripciones de cursos sin 

publicar, algunas de las cuales hizo él mismo. La transcripción de esta conferencia se encuentra entre sus 

papeles en el archivo Marcuse en Frankfurt. Para una lista de estos documentos, ver Regehly (1991). 



| 221 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

Kisiel resume la visión de Heidegger en esta etapa temprana del desarrollo de su 

pensamiento: «El campo de objetos que produce el sentido original del ser es aquel de los 

objetos producidos en vías de uso. De acuerdo con esto, no es el campo de las cosas en su 

reificación teórica, sino en el mundo encontrado en torno a nuestra producción, hacer y 

utilizar que es la base, el acuerdo-al-cual y hacia-el-cual de la experiencia original del ser 

[…] El ser significa ser producido, y como producido, ser accesible a ser usado y desechado, 

significativo con relación a una forma particular de estar» (Kisiel, 1993, p. 264)
7

.  

De cualquier forma, mientras desarrolla su crítica a la tecnología, Heidegger 

comienza a argumentar que el modelo productivo es la fuente remota del pensamiento 

tecnológico moderno y, por lo tanto, está fundamentalmente equivocado. En el periodo 

cuando está escribiendo Ser y tiempo, comienza a retractarse de la posición esbozada en 

su conferencia temprana sobre Aristóteles. Él aún aprueba la atención de los griegos en la 

producción, pero considera que lo comprendieron sin autenticidad, como un objeto en el 

mundo y no como la desocultación original de un mundo (Heidegger, 1982, pp. 110-111). 

En algunos de sus trabajos tardíos, el concepto de producción es refinado por Heidegger 

como un proceso meramente ideal de manifestar entidades. La producción es separada de 

sus raíces en el sentido común de hacer artefactos y se convierte en un sinónimo de 

desvelamiento (Heidegger, 1998, p. 222). Para 1939, Heidegger niega que la techné sea útil 

para comprender la physis, precisamente la posición opuesta a su trabajo más temprano 

(Heidegger, 1998, p. 223). En su conferencia de 1950 sobre «La cosa», Platón y Aristóteles 

son descartados por haber confundido la esencia de la cosa con el eidos movilizado en la 

techné de su hacer (Heidegger, 1971, p. 168). La salvación vendrá de un dominio más allá 

de la producción. Los intérpretes normalmente proyectan esta actitud negativa tardía hacia 

la producción en su trabajo temprano con resultados confusos, ya que Heidegger nunca 

rompió completamente con su consideración fenomenológica sobre ello. 

 

4.2. El concepto de esencia de Marcuse 

 

Al momento en que Heidegger hizo este «giro», Marcuse se había ido. Su 

pensamiento continúa con el análisis del ser centrado en la producción de la etapa temprana 

de Heidegger. El modelo de la techné lo influencia profundamente, aunque la presencia del 

término es enmascarada rápidamente por la influencia del Marx temprano. La innovadora 

 
7

 En este pasaje, y a lo largo de todo el texto, las itálicas se encuentran en el original. 



| 222  

ANDREW FEENBERG 

reinterpretación de Marcuse sobre Hegel es un estudio de la misma problemática sobre el 

movimiento, que es central al pensamiento temprano de Heidegger. El giro de Marcuse 

hacia Hegel no es para ignorar a Heidegger, sino un intento de resolver las implicaciones de 

la interpretación temprana de Heidegger sobre Aristóteles a través de la dialéctica de Hegel 

que, Marcuse señala, está basada en Aristóteles. La dialéctica describe el carácter 

contradictorio de la existencia que Marcuse interpreta como una teoría de la desvelamiento 

en algo parecido al sentido propuesto por Heidegger. 

La teoría de Heidegger del desocultamiento sugiere un camino de vuelta a un 

concepto de esencia, pero no especifica ningún contenido para ese concepto. Por mucho 

que queramos revivir el concepto antiguo de esencia, éste permanece como parte de una 

ontología superada con implicaciones socialmente conformistas. Los estándares, en 

términos de cuáles fueron asignadas potencialidades a las cosas en la antigüedad, eran 

estándares comunitarios aceptados acríticamente por los filósofos. Por ejemplo, el cáliz de 

Heidegger tiene una forma predeterminada establecida en la cultura y aceptada 

acríticamente como esencial por el artesano y la comunidad. La filosofía griega traicionó una 

fidelidad inconsciente a limitaciones de su sociedad superables históricamente al tratar las 

convenciones como esencias (Marcuse, 1964, pp. 134-135). La filosofía moderna no podía 

proceder de esta manera ingenua, sino que demandaba bases universales y verificables. 

Marcuse acepta que en la visión moderna las esencias no pueden estar basadas en 

los estándares de la tradición y la comunidad, ni derivadas especulativamente en una 

metafísica a priori de algún tipo. Pero lo que él llama «pensamiento unidimensional» resulta 

en que el escepticismo moderno rechaza la idea de esencia del todo y se queda en el nivel 

empírico; por lo tanto, evita el conformismo ligado a la tradición y la metafísica obsoleta, 

pero lo hace tratando la lógica de la tecnología como un principio ontológico. Hoy en día 

podemos diseñar nuestros «cálices» tecnológicos de la forma que queramos y eso parece 

ser un tipo de liberación. Pero la liberación tiene un precio: el pensamiento unidimensional 

no puede reconocer las potencialidades inherentes y, por lo tanto, no puede ofrecer guía a 

la reforma social. ¿A qué podemos recurrir para generar criterios? ¿Cuáles son, por ejemplo, 

las bases para preferir el respeto a la naturaleza sobre su explotación desmedida, libertad 

o dominación? 

El centro del problema es una vez más el concepto de esencia. Como Heidegger, 

Marcuse desestima cualquier regreso a la metafísica griega. Pero, a diferencia de Heidegger, 

se resiste a reducir todo el pensamiento esencial a la contemplación del proceso de 

desvelamiento. En cambio, busca reconstruir el concepto de esencia históricamente. Esto lo 



| 223 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

involucra en encuentros increíbles con Hegel, Freud y las vanguardias artísticas de principios 

del siglo XX. 

La filosofía antigua unía al logos con el eros, abstracción teórica sobre orientarse 

hacia el bien. Pero esta posición carecía de autoconciencia histórica. La dinámica temporal 

que encontraba en las cosas era específica a un individuo o especie. Cada tipo de cosa tenía 

su propia esencia y, aunque, estas esencias eran objetos del esfuerzo, no existían en el 

tiempo. Por lo tanto, la filosofía antigua llegó a una concepción estática de las ideas fijas. La 

naturaleza fija de sus esencias corresponde a la propia falta de autoconsciencia histórica, la 

inhabilidad para concebir al llegar a ser como la determinación ontológica fundamental. 

Hoy en día, dicha concepción ahistórica de la esencia es inaceptable. Hemos 

aprendido que los seres humanos se crean a sí mismos y a su mundo durante el curso de 

la historia. No sólo las cosas individuales están atrapadas en el tiempo, sino que las esencias 

también. Si fuéramos a revivir el lenguaje de la esencia hoy en día, su conceptualización 

debería ser histórica. De acuerdo con esto, Marcuse reconstruyó tanto la noción de logos 

como la de eros como categorías históricas, reinterpretando las tensiones observables en 

la realidad como parte de un proceso histórico de mayor envergadura. 

El historicismo marcusiano está enraizado en el materialismo de la tradición 

marxista. La dialéctica como una lógica de las interconexiones y contextos desocultados en 

el paso del tiempo ofrecen una alternativa al dogmatismo antiguo y al positivismo moderno. 

Sus conceptos reguladores, tales como libertad y justicia, no son ideales en un sentido 

tradicional porque no tienen un significado fijo. El contenido de los universales como estos 

deriva de las tensiones en la realidad más que de nociones preconcebidas 

especulativamente o de consensos sociales aceptados acríticamente. No son agotados por 

ningún arreglo institucional, sino que siempre apuntan más allá de esto como 

potencialidades aún no realizadas (Marcuse, 1964, p. 133). La función de la filosofía como 

conocimiento que trasciende lo dado es cumplido ahora por estos universales críticos o 

«sustantivos»
8

.  

La dialéctica de Hegel es, de hecho, el intento por conseguir la misma reconstrucción 

de la esencia que Marcuse requiere. La Lógica de Hegel disuelve la distinción tradicional 

entre esencia y apariencia en la dinámica de su relación. Las cosas no tienen esencias fijas 

 
8

 ¿Es esto una regresión idealista a la que Adorno condenó como pensamiento «identitario»? No lo creo. Los 

universales marcusianos significan precisamente lo no-idéntico que se resiste a las formas de la sociedad 

existente. Por ejemplo, el «ideal» de la libertad, entendido como el desarrollo libre y autónomo del sujeto, 

simplemente valida la orientación para realizar sus potencialidades, si es necesario contra las formas 

establecidas, es decir, lo idéntico. 



| 224  

ANDREW FEENBERG 

separadas de sus manifestaciones porque las cosas en sí mismas son estables y fijas. Más 

bien, ellas pertenecen a un campo de interacciones que establecen su coherencia interna y 

sus límites. Estas interacciones son una fuente de tensiones que dirigen a las cosas hacia sus 

potencialidades de desarrollo. Para Hegel, las potencialidades están inscritas en las cosas, 

pero no las constituyen como sustancias aristotélicas independientes. En cambio, algo en la 

constelación de sus conexiones presentes le da dirección a su desarrollo. Pero, ¿qué es este 

algo?, ¿por qué es un desarrollo más que un cambio aleatorio? 

Esta pregunta, en tanto le concierne a Hegel, es normalmente respondida haciendo 

referencia al «absoluto» que se supone es el fin al que tienden todas las cosas. Este Hegel 

teleológico no tiene un uso concebible para Marcuse. En su trabajo temprano, Marcuse 

rechaza esta interpretación, volteando al concepto de vida de Hegel para una ontología 

radicalmente orientada al futuro que está endeudada tanto con Heidegger como con Hegel. 

El Ser y tiempo de Heidegger describe al Dasein, el ser humano, como 

fundamentalmente involucrado con la pregunta por su propio ser. Esta pregunta no puede 

responderse con referencias a hechos objetivos o nociones metafísicas sobre la naturaleza 

humana, sino que debe ser resuelta mediante elecciones y acciones en el mundo. El 

recuento existencial de lo humano de Heidegger sustituye al tiempo y movimiento por las 

esencias atemporales que han obsesionado a la especulación filosófica desde Platón en 

adelante, de ahí el título de su libro. 

La analítica del Dasein influencia la interpretación de Marcuse sobre la 

Lebensphilosophie de Hegel, oscurecida en la Lógica por el énfasis en el absoluto. La vida 

en el trabajo temprano de Hegel es un proceso de movimiento, negando y acomodando 

un entorno. La elección de la vida como un tema ontológico fundamental le da sentido al 

énfasis de la interconexión y proceso en la dialéctica del desarrollo. El proceso de la vida 

tiene una dirección: la vida busca preservarse y darse continuidad, pero no está confinada 

por una finalidad predeterminada, sino que inventa su futuro mientras sucede. Esto es 

eminentemente verdadero de los seres humanos modernos y su sociedad. Ya no existe una 

esencia previa que define qué es ser humano. Ahora, los seres humanos deben hacerse a sí 

mismos. En la lectura de Marcuse, la vida hegeliana, así como el Dasein heideggeriano, 

descubren su sentido por delante de sí como una elección condicionada, una apropiación, 

en lugar de como una causa determinante que lo antecede. Es negativa, no positiva. 

Una vez que Marcuse se suma a la escuela de Frankfurt, este hegelianismo 

heideggeriano original es superpuesto con un concepto mesiánico del futuro derivado de 

forma última por Walter Benjamin. El futuro no es entonces simplemente una creación 



| 225 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

humana sino una posibilidad redentora que interrumpe la continuidad de la historia. Las 

potencialidades esenciales, en tanto permanecen aterrizadas racionalmente en el análisis 

social y la crítica, delinean esta redención desvelando al mundo en su verdad. Como escribe 

Adorno, «La única filosofía que puede ser practicada responsablemente frente a la 

desesperación es un intento de contemplar las cosas como se presentarían a sí mismas 

desde el punto de vista de la redención […] Las perspectivas deben ser formadas de tal 

manera que desplacen y se distancien del mundo, desvelándolo ser junto con sus fisuras y 

hendiduras, tan indigente y distorsionado como aparecerá un día bajo la luz mesiánica […] 

Negatividad consumada cuando se encuentra cara a cara delineando la imagen especular 

de su opuesto» (Adorno, 1974, p. 247). 

Todo esto determina la forma de la crítica tardía a la tecnología de Marcuse. Él no 

es hostil ni indiferente hacia la tecnología moderna, sino que hace un llamado a su 

reconstrucción radical. Marcuse acentúa que en la sociedad liberada «puede que algunas 

cualidades perdidas del trabajo artesano reaparezcan en la nueva base tecnológica» 

(Marcuse, 1972, p. 60). Y se refiere a «La noción griega de la afinidad entre artes y técnicas» 

para ilustrar su tesis en la que la tecnología puede ser redimida por la imaginación (Marcuse, 

1964, p. 238). Aunque Marcuse no utiliza el término, la idea de techné reaparece, entonces, 

como la base para un nuevo tipo de relación con el mundo, basado en una vida que afirma 

«sensiblemente», o un proyecto existencial. Este proyecto infundiría a la tecnología con la 

misión de realizar las potencialidades de los seres humanos y las cosas. La razón en sí misma 

sería transformada, recuperando la promesa progresiva de la Ilustración contra la catástrofe 

presente. Ya redimida, la razón trascendería la oposición de técnicas y valores, justo como 

lo hace la techné. 

El pensamiento de Marcuse sobre lo que estoy llamando una nueva techné atraviesa 

dos etapas. En primer lugar, en la fase que dura hasta los sesenta tardíos, él interpreta el 

concepto de esencia mediante otro de potencialidad hegeliano-marxista. En la 

interpretación hegeliana de Marcuse, el marxismo describe una dinámica de fuerzas 

mediante la cual el potencial humano es realizado. La definición de ese potencial es 

ultimadamente la labor de aquellos que luchan por su realización, pero es anticipada en las 

construcciones imaginativas del arte y la filosofía. Las potencialidades emergen de la historia 

y no están confinadas por la forma dada de las cosas. 

En una segunda fase, bajo la influencia de la Nueva Izquierda, Marcuse identifica una 

«nueva sensibilidad» que se involucra estéticamente con el mundo. Lo que la teoría ha 

identificado como potencialidad en el argumento previo, ahora aparece en la sensación en 



| 226  

ANDREW FEENBERG 

sí como una nueva forma de sensibilidad hacia las cosas y sus posibilidades. Los criterios de 

la reforma de la tecnología surgirán en la experiencia. Los valores una vez más serán 

encontrados en el mundo en lugar de impuestos voluntariamente desafiando los límites 

humanos y naturales. Estos valores, valores de la vida en sí misma, no pueden aparecer en 

forma de hipótesis verificables científicamente o «verdades eternas», pero tampoco son 

meramente subjetivos. ¿Qué son los valores y cómo se relacionan con la tecnología? Como 

Sócrates, Marcuse sólo puede responder a esta pregunta relativizando la oposición entre 

naturaleza y cultura que subyace a esta alternativa. 

 

5. La techné de nuevo: epílogo con Platón 

 

Marcuse está interesado en definir el «bien» como algo parecido al sentido en que 

la filosofía política moderna utiliza el término, pero también en el sentido original usado por 

Platón. El Gorgias de Platón es, una vez más, relevante para nuestra investigación. En ese 

diálogo, el Bien en sí es dividido en cuatro bienes subsidiarios: placer, utilidad, belleza y justicia. 

Todos los seres humanos nos encontramos en búsqueda del bien de acuerdo con Platón, y 

su división cuádruple engloba los motivos que conducen a la mayoría de las personas, casi 

todo el tiempo, identificando aspectos transhistóricos innegables de la vida humana. Sin 

embargo, cada sociedad ofrece un significado diferente a los cuatro bienes y organiza sus 

relaciones diferentemente. Este aspecto del Bien no fue reconocido en la antigüedad, pero 

es obvio para nosotros y subvierte las pretensiones de un universalismo moral tal como el 

de Platón. 

La razón clásica con su contenido de valor sustantivo es victoriosa en el diálogo de 

Platón, pero fue derrotada posteriormente por las herencias positivistas y relativistas de la 

Ilustración. Será entonces cuando Marcuse la reviva en una nueva forma como una 

alternativa a la racionalidad tecnológica de la tecnocracia liberal de postguerra. Como 

Sócrates, Marcuse debe recuperar el pensamiento esencial para encontrar un lugar donde 

detenerse a juzgar a una sociedad obsesionada con la riqueza y el poder, pero la lógica de 

su argumento es bastante diferente a la de Sócrates. El vínculo entre racionalidad y 

teleología ha estado roto por siglos. Los descendientes de Calicles gobiernan las sociedades 

modernas y este estado de las cosas no puede ser revertido a un nivel puramente 

conceptual, por ejemplo, refutando al hedonismo (Marcuse, 1964, p. 148). En efecto, hay un 

sentido en el que el hedonismo, con su rechazo de la moderación erótica, nos ofrece una 



| 227 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

mirada a la liberación de una sociedad represiva orientada a la supervivencia (Marcuse, 

1968, p. 188). 

Esta interpretación difiere de la de Platón en muchos sentidos, no menos con 

respecto a definir el Bien como la afirmación de la vida, eros. La utilidad (ophelia), en la 

forma simple que Sócrates introdujo, no es ya una aliada de la filosofía, sino que funda una 

racionalidad operacional que sustituye a la filosofía. Desde el punto de vista de este 

racionalismo moderno, las obligaciones fluyen de los requerimientos de sistema y no de las 

esencias; éstas no trascienden una mala realidad como lo hacían para Sócrates, sino que 

garantizan su buen funcionamiento. La «justicia natural» de nuestro tiempo es la eficiencia. 

Con la excepción de la eficiencia, todas las normas, tanto éticas como estéticas, entran al 

limbo de la convencionalidad a la que Calicles hace mucho tiempo las consignó. La vieja 

filosofía es considerada ahora caduca y especulativa. La belleza ha sido reducida a ser un 

empaque, una propuesta de venta medida por su valor comercial. 

De esta forma, Marcuse, una vez más como Sócrates, debe confrontar la crítica 

escéptica de la filosofía, y también tiene que proseguir con el argumento bajo las limitaciones 

impuestas por el adversario. Sócrates aceptó el reto de Calicles de argumentar «de acuerdo 

con la naturaleza» y no con la convención, y eventualmente fue capaz de superar su 

oposición. Marcuse debe también llamar la atención de una base común, es decir la 

moderna, de argumentación para poder recuperar el rango completo de los valores. Esta 

base es la experiencia. 

Justo como Platón se sobrepuso a la oposición entre naturaleza y cultura en el mito 

de Radamantis, también lo hace Marcuse mediante la interpretación estética de la 

experiencia. Las necesidades y la tecnología, liberadas de su forma en una sociedad represiva, 

desempeñan el papel de hedoné (placer) y ophelia (utilidad). Aunque estos son principios 

«naturales», Marcuse los interpreta culturalmente. Ellos son relativizados mediante una 

teoría del desarrollo histórico de los instintos y la crítica social de la racionalidad tecnológica. 

Kalon (belleza) y diké (justicia) regresan como estética y ética, principios culturales que 

ahora toman algunas características de la naturaleza mediante la interpretación freudiana 

de Marcuse sobre su base «biológica». 

En adición a las distinciones que realizó Platón, Marcuse introduce otro eje, la 

diferencia entre práctica y teoría, el campo de la experiencia y el de la representación 

objetiva. Este segundo eje está relacionado con los requerimientos experienciales de una 

política emancipatoria. Una transformación democrática de la sociedad debe responder a 

las preocupaciones públicas prácticas. Esta no era una preocupación para Sócrates. Del lado 



| 228  

ANDREW FEENBERG 

de la práctica debemos incluir las nuevas necesidades y las percepciones estéticamente 

informadas de una sensualidad liberada. El lado teórico consiste en principios técnicos 

básicos e ideales éticos. Estos deben de reconciliarse uno con el otro y con la práctica en 

una nueva racionalidad tecnológica. 

 

 

 

A cada uno de estos cuatro bienes le corresponde una privación específica: las viejas 

falsas necesidades de una sociedad de consumo competitiva, la fealdad del medio ambiente 

que crea, la inmortalidad de la explotación, violencia y guerra esenciales para el 

funcionamiento del sistema y, finalmente, las fallas accidentales de técnicas particulares y la 

falla más profunda del sistema tecnológico como un todo al servicio de las necesidades 

vitales humanas y para proteger el medio ambiente. Todas estas privaciones son invocadas 

y representadas de una u otra forma por las pequeñas élites culturales que funcionan como 

conciencia crítica de la sociedad. Desde la subcultura artística bohemia del siglo XIX hasta 

la contracultura de la década de 1960, una crítica se desdobla, que es progresivamente más 

concreta y realizable: el fin de la utopía.
9

 El reto del Marcuse tardío es teorizar la 

generalización de dicha crítica a la población como un todo mediante una transformación 

de la sensibilidad. 

La estética aquí no es una cuestión de contemplación, sino que tendría que ser 

interpretada en términos clásicos como una categoría ontológica. En esta aplicación a los 

asuntos humanos, expresa la significancia reflexiva de las acciones de los actores por su 

 
9

 Löwy y Sayre (2001) analizan la historia de esta crítica como romanticismo. 



| 229 

 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

propia existencia. En el mito de las Islas de los bienaventurados que concluye el Gorgias, las 

almas desnudas de los muertos son juzgadas en su realidad. De esta forma, la estética 

marcusiana evalúa sociedades desnudas, despojadas de sus imágenes mediáticas 

autocelebratorias. Una sociedad en la que la falta de vivienda, la miseria urbana, las prisiones 

y la guerra son un lugar común se define a sí misma por estas «acciones» en términos que 

podemos condenar razonablemente con bases estéticas en este sentido clásico. 

El proyecto de Marcuse no es tan impráctico como su lenguaje altamente abstracto 

lo hace parecer. En un punto él menciona «jardines y parques y reservas» como un pequeño 

ejemplo de la «transformación liberadora» que nos espera (Marcuse, 1964, p. 240). Más 

significativamente, yo pienso que ya tenemos versiones débiles de las technai modernas en 

campos como la medicina, la arquitectura y la planeación urbana y ambiental. Las culturas 

técnicas tienen, en significante medida, base en valores que mejoran la vida, derivados de 

una larga historia y un amplio rango de experiencias contenidas en estos campos con 

ambiciones tecnocráticas estrechas y comercialismo. Cada una de estas disciplinas postula 

una esencia idealizada, como la salud, la vivienda, la ciudad, el balance natural. La democracia 

requiere la discusión pública y el refinamiento de estos ideales en un contexto liberado de 

la propaganda, la publicidad y la ideología tecnocrática y determinista. Esto no es aún posible, 

pero a pesar de las limitaciones obvias de estas disciplinas, ofrecen, por lo menos, un modelo 

imperfecto para la nueva racionalidad técnica por la que aboga Marcuse. La generalización 

de esta forma de racionalidad tecnológica, controlándola mediante el debate político 

democrático, no es una mera fantasía sino un proyecto de resistencia concreto al poder 

tecnocorporativo. 

Estamos familiarizados hoy en día con dos principales tipos de política. Son políticas 

instrumentales apuntadas hacia el poder, leyes e instituciones y políticas identitarias 

mediante las cuales los individuos intentan redefinir sus roles sociales y su lugar en la 

sociedad. Yo argumentaría que Marcuse, como la misma Nueva Izquierda, representan un 

tercer tipo de política. Yo la llamo una «política civilizatoria», una política de 

autodeterminación colectiva que ya no se preocupa por poder, leyes e instituciones, sino 

por el significado de nuestra humanidad. En estos términos, la pregunta política es: ¿Qué 

tipo de personas somos, en qué clase de mundo queremos vivir, qué nivel básico mínimo 

de justicia e igualdad podemos esperar en nuestros asuntos? La Nueva Izquierda respondió 

que no podemos seguir como antes y al hacerlo le dieron eco al «gran rechazo» de Marcuse 

a una sociedad industrial avanzada. Necesitamos reconocer la mediocridad de la sociedad 

y las injusticias sobre las que se basa, no por generosidad o autosacrificio personal, sino por 



| 230  

ANDREW FEENBERG 

un sentido mayor de quién y qué somos. Las ideologías que se encuentran tapando el 

camino, incluso si se identifican con la racionalidad misma, deben ser derrocadas. Un panfleto 

ampliamente distribuido durante los eventos del mayo francés de 1968 anunciaba que «el 

progreso será lo que queramos que sea» (Feenberg et al., 2001, p. 77). Ese era, abreviado, 

el mensaje político esperanzado abreviado que Marcuse intentó enviar y que aún no está 

agotado. 

 

 

 

 

 

 

  



| 231 

Techné: De Platón y Aristóteles a Heidegger y Marcuse                                  h é n a d a s  |  V  

Bibliografía 

 

ADORNO, T., y HORKHEIMER, M. (1972). Dialectic of enlightenment (J. Cummings, trad.). 

Herder & Herder. 

ADORNO, T. (1981). Minima moralia (E. F. N. Jephcott, trad.). Verso. (Obra original publicada 

en 1974) 

BERNASCONI, R. (1986). The fate of the distinction between praxis and poesis. Heidegger 

Studies, 2, 111-139. 

DODDS, E. R. (1959). Plato’s Gorgias. Oxford University. 

FEENBERG, A., y Freedman, J. (2001). When poetry ruled the streets: The French May events 

of 1968. State University of New York. 

HEIDEGGER, M. (1971). Poetry, language, and thought (A. Hofstadter, trad.). Harper & Row. 

—(1977). The question concerning technology (W. Lovitt, trad.). Harper & Row. 

—(1982). Basic problems of phenomenology (A. Hofstadter, trad.). Indiana 

University. 

—(1998). On the essence and concept of physis in Aristotle’s Physics B, I (W. 

McNeill, trad.). Pathmarks. Cambridge University. (Obra original publicada en 1939) 

—(2002). Phenomenological interpretations in connection with Aristotle (J. van 

Buren, trad.). Supplements. State University of New York. (Obra original publicada 

en 1922) 

HICKMAN, L. (1990). John Dewey’s pragmatic technology. Indiana University. 

HORKHEIMER, M. (1947). Eclipse of reason. Seabury. 

KISIEL, T. (1993). The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California. 

LÖWY, M., y SAYRE, R. (2001). Romanticism against the tide of modernity (C. Porter, trad.). 

Duke University. 

MARCUSE, H. (1964). One-dimensional man. Beacon. 

—(1968). Negations (J. J. Shapiro, trad.). Beacon. 

—(1969). An essay on liberation. Beacon. 

PLATÓN. (1952). Gorgias (W. C. Helmbold, trad.). Bobbs-Merrill. 

—(1956). Euthyphro, Apology and Crito (F. J. Church, trad.). Bobbs-Merrill. 

REGEHLY, T. (1991). Übersicht über die «Heideggeriana» im Herbert Marcuse-Archiv der 

Stadt- und Universitätsbibliothek in Frankfurt am Main. Heidegger Studies, 7, 

179-209. 



| 232  

ANDREW FEENBERG 

SCHLUCHTER, W. (1979). The rise of Western rationalism: Max Weber’s developmental 

history (Trad. G. Roth). University of California. 

THOMSON, I. (2000). Ontotheology? Understanding Heidegger’s Destruktion of metaphysics. 

International Journal of Philosophical Studies, 8(3), 297-327. 

WEBER, M. (1949). The methodology of the social sciences (E. Shils y H. Finch, trad.). The 

Free. 

ZIMMERMAN, M. (1979). Heidegger and Marcuse: Technology as ideology. Research in 

Philosophy and Technology, 2, 245-261. 

—(1990). Heidegger’s confrontation with modernity: Technology, politics, art. Indiana 

University. 

 

 

 


