Techné: Qe Platon p Aristoteles
a Jheidegger p Marcuse’

2005

Andrew Feenberg

Traduccion de Efrén MMarat Ocampo Gutidrres de Yelasco
(Seminario Tecnologias Filosoficas)

r,.

|, Introduccién: Heidegger y Marcuse

stamos entrados ya varios cientos de afios en el proyecto de la llustracidn

iniciado en el siglo XVIIl por pensadores que crefan en el progreso. Somos los

herederos de ese proyecto que liberd a ciencia y tecnologfa para la aventura de
la modernidad. Esto ha hecho toda la diferencia. Los medios que tenemos disponibles son
mds poderosos que en el pasado. La cantidad se ha convertido en cualidad en tanto que la
tecnologia altera los pardmetros bdsicos de la accidon humana. Nuevos dilemas emergen en
una sociedad reconstruida alrededor de dichos nuevos medios.

Dos filédsofos han reflexionado profundamente esta situaciéon. Martin Heidegger nos
invita a estudiar la tecnologfa como el tema filoséfico decisivo de nuestra época. La mayorfa
de los filésofos celebran el progreso técnico o se preocupan por sus consecuencias no
intencionadas; conciben a la sociedad como si estuviera separada de la tecnologia, que
guarda una promesa o una amenaza. Heidegger, por el contrario, define a la modernidad
misma como la prevalencia de la tecnologia. Los logros técnicos particulares y los fracasos

no tienen importancia desde que nuestra dependencia de la tecnologia hace surgir una

I Este texto estd compuesto por la traduccidn integra del primer capftulo de Feenberg, A. (2005). Heidegger
and Marcuse: The Catastrophe and Redemption of History. Routledge, junto a la traduccién de un apartado
del quinto capitulo del mismo libro.

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 206

catdstrofe generalizada. Herbert Marcuse, estudiante de Heidegger, reformulé la filosoffa de
la tecnologia en el marco de una teorfa social radical y sugirié una alternativa a la situacion
de desesperacién descrita por Heidegger. Para Marcuse, la tecnologfa no es un destino fijo,
como lo era para Heidegger. La promesa de la llustracion continda pendiente por cumplirse
en el futuro a través de una profunda transformacion de la tecnologfa. Juntos, estos dos
fildsofos ofrecen la visién mds profunda de los peligros de la tecnologia y sus posibilidades

de redencidn.

2. La technéy el Bien

Estamos conscientes de que somos una sociedad tecnoldgica, no sélo por la
cantidad de dispositivos que utilizamos, sino por nuestro espiritu y nuestra forma de vida.
Pero fue recientemente cuando esta consciencia alcanzé a las disciplinas humanisticas. Es
extrafio que en el siglo XX el siglo de un impresionante y veloz avance técnico, se haya
producido relativamente poca reflexidn filosdfica sobre la tecnologfa. John Dewey es la Unica
figura de la talla de Heidegger que se preocupa de forma extensiva por este tema (Hickman,
1990). Cuando Heidegger y Marcuse escribieron sobre la tecnologfa, ain era posible y mds
que posible —intelectualmente respetable— ignorarla. Sus reflexiones fueron mds alld de los
limites del pensamiento filosdfico conformista y otros campos humanisticos. Ahora, todo
estd cambiando lentamente, en efecto, tiene que cambiar para que estos campos mantengan
su relevancia.

Sorprendentemente, estas resistencias modernas a la pregunta por la tecnologia,
particularmente fuertes en la filosoffa, no eran compartidas por los griegos. Es claro que los
griegos, por lo menos Platdn y Aristdteles, compartieron el prejuicio aristocrdtico de su
sociedad contra el trabajo y admiraron la pura contemplacidn sobre cualquier otra cosa.
Pero esto no evitd que reflexionaran sobre el significado ontoldgico de la actividad técnica
que Heidegger mds tarde reinterpreta como la «pregunta por el ser». ;Cédmo realizaron
dicha pregunta?

La filosofia comienza por interpretar al mundo en términos del hecho fundamental
de que la humanidad es un animal laborioso, constantemente trabajando para transformar
la naturaleza. Este hecho fundamental le da forma a las distinciones bdsicas que prevalecen

en toda la tradicion de la filosoffa occidental. La primera, una distincién entre aquello que

ANDREW FEENBERG



| 207

los griegos llamaron physis'y possis’. Physis normalmente se traduce como naturaleza. Los
griegos entendieron por naturaleza aquello que se crea a si mismo, que emerge de si mismo.
Foiésis es la actividad prdctica de hacer, con la que los seres humanos se involucran cuando
producen algo. Llamamos artefactos a estos seres creados y se incluyen, entre ellos, los
productos del arte, la artesania y la convencion social.

La palabra techné se encuentra en el origen de las palabras modernas para técnica
y tecnologia en todos los lenguajes occidentales, aunque éstas tienen un significado de cierta
forma diferente, como veremos. En Grecia Antigua significa el conocimiento o disciplina
asociada con una forma de poresis. Por ejemplo, la medicina es la fechné que busca curar a
los enfermos; la carpinteria es una techné que apunta a construir con madera. Hay que
poner atencidn en que, para los griegos, la techna/ muestra la «forma correcta» de hacer
las cosas en un sentido fuerte, incluso objetivo. Aunque los artefactos dependen de la
actividad humana, la actividad contenida en la techna/no es cuestion de opinidn o intencidn
subjetiva. Incluso los propdsitos de las cosas hechas comparten esta objetividad en tanto
que son definidos por la technai.

La segunda distincidn filosdfica fundamental es aquella entre existencia y esencia. La
existencia responde la pregunta sobre si algo es o no es. La esencia responde la pregunta
sobre qué es la cosa. £so que es y lo gue es parecen ser dos dimensiones independientes
del ser en la tradicién filosdfica de occidente, pero la existencia es un concepto bastante
brumoso, dificil de definir. Fuera de los intentos de Santo Tomds de Aquino por entender la
existencia como un «acto», ha fracasado en interesarle a la filosofia convencional. La mayor
parte de la atencion es dada a la esencia y sus conceptos sucesorios como los han
desarrollado las ciencias, porque este es el contenido del conocimiento.

Estas dos distinciones son autoevidentes. Forman la base de todo el pensamiento
filosdfico de occidente. Pero la relacién entre ambos conceptos no es obvia, de hecho, es
un rompecabezas. La fuente de este rompecabezas es la comprensién griega de techné, el
antecedente de la tecnologfa moderna. Por extrafio que parezca, los griegos concebian a la

naturaleza, physis, modelada por los artefactos producidos en su propia actividad poyética’.

2 Me doy cuenta de que Heidegger llama a la physis una forma de poiesis (1977, p. 10), pero no puedo
encontrar nada que justifique este uso en la gramatica griega. Sea o no que, en ese caso, él esté tras de algo,
elucidar el contraste es tan confuso que me cefiiré a las definiciones convencionales.

3 Para una interpretacién de la relacién entre esencia y existencia en los términos del concepto de
ontoteologia de Heidegger, ver Thomson (2000). Creo que la produccidn es la fuente de la dualidad en la
ontoteologfa como aquello que entre todos los seres tienen en comuin que los hace seres y el ser superior
que los funde en el ser. La iluminadora discusién de Thomson sobre este tema puede ser tomada como
continuacién de esta consideracidn. Para entender la centralidad del concepto de produccidén en la
concepcion de la metafisica en Heidegger, ver Bernasconi (1986).

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 208

Con respecto a los artefactos, la distincidn entre existencia y esencia es real y obvia.
El artefacto existe primero como una idea y sélo después viene a ser; mediante el hacer
humano. Pero hay que observar que, para los griegos, la idea del artefacto no es arbitraria
0 subjetiva, sino que mds bien pertenece a una techné Cada techné contiene la esencia de
la cosa a hacerse antes del acto de hacer. La idea, la esencia de la cosa, es una realidad
independiente de la cosa en si misma y de su fabricante. Adn mads lejos, como hemos visto,
el propdsito de la cosa hecha estd incluido en su idea. En resumen, aunque los humanos
hacen artefactos, los hacen de acuerdo con un plan y para un propdsito, que es un aspecto
objetivo del mundo.

En la naturaleza, por otro lado, la distincion entre existencia y esencia no es obvia.
La cosa y su esencia emergen juntas y la esencia no tiene una existencia separada. La flor
crece junto con aquello que la hace una flor: qué es v lo que estd siendo «suceden», en
cierto sentido, simultdneamente. Podemos construir un concepto posteriormente de la
esencia de la flor, pero este es nuestro hacer, no algo necesario por la mismisima existencia
de la naturaleza como es mediante artefactos. A diferencia de la techné que es esencial a
la produccion de artefactos, la epistemé como conocimiento de la naturaleza aparece como
un hacer puramente humano al cual la naturaleza en si misma es indiferente. ;O no lo es?
Aqui es cuando la historia se pone interesante.

La diferencia entre la relacion de la esencia con la physisy la poresis es importante
para una comprension tanto de la filosoffa griega como de la tradicidn posterior
precisamente porque los fildsofos han intentado intensamente superarla. La teorfa de las
ideas de Platdn es la fundacidn de esta tradicion. Para Platdn, el concepto de la cosa existe
en un dominio previo a la cosa en si misma y nos permite conocer la cosa. Hay que observar
qué parecida es esta teorfa a nuestro andlisis de la techné en el que la idea es también
independiente de la cosa. Pero Platdn no reserva esta teorfa para los artefactos, mds bien,
la aplica a todo el ser. El depende de la estructura de la techné para explicar no sélo los
artefactos, sino la naturaleza también.

Platdn entiende la naturaleza como dividida entre existencia y esencia justo como
los artefactos y esto se convierte en la base de la ontologia griega, lo que tiene muchas
consecuencias importantes. No hay una discontinuidad radical entre el hacer técnico y la
autoproduccidn natural porque ambos comparten la misma estructura. La techné incluye
un propdsito y un significado. Los griegos importan esta comprension de los artefactos en
el reino de la naturaleza, al que interpretan teleoldgicamente. El mundo es, entonces, un

lugar lleno de significado e intencidn. Esta conceptualizaciéon del mundo busca una

ANDREW FEENBERG



| 209

concepcion del ser humano que le corresponda. Nosotros, los humanos, no somos los
duefios de la naturaleza, sino que trabajamos con sus potencialidades para traer un mundo
ordenado a la existencia. Ni nuestro conocimiento del mundo, ni nuestra accidn es arbitraria,
sino que exponen y completan lo que permanece oculto en la naturaleza.

;Qué conclusiones extraemos de estas consideraciones histdricas sobre la Filosoffa
Antigua de Grecia? Voy a ser provocativo diciendo que la filosofia de la tecnologia comienza
con los griegos y es, de hecho, el fundamento de toda la filosofia occidental. Después de
todo, los griegos interpretaron al ser, como tal, mediante el concepto del hacer técnico. Esto
es irdnico. La tecnologia tiene un estatus bajo en la alta cultura, pero estuvo de hecho ahf
en el origen de dicha cultura y, si creemos en los griegos, contiene la llave para entender la
entereza del ser.

Si ahora volteamos a considerar las consecuencias éticas de esta teorfa «técnica»
del ser, empezaremos a entender la base para la posterior critica de la tecnologfa en
Heidegger y Marcuse. Podemos descubrir la visidn griega revisando la discusion original de
Platdn sobre la technéen uno de sus mayores didlogos, el Gorgias.Vale la pena pasar tiempo
con este texto, ya que ofrece un tipo de plantilla de todas las cuestiones bdsicas que nos
preocupan. El argumento parece sorprendentemente moderno a primera vista,
contraponiendo a Sdcrates y un instrumentalista que distingue claramente los medios de
los fines y considera que los fines son subjetivos. Si reconocemos los prejuicios tipicos de
nuestros tiempos en el adversario de Sdcrates, en él encontramos una vision de mundo
alternativa tan encantadoramente expresada que podemos casi creerla’. Como veremos,
en cierto y complicado sentido, Heidegger cree en ello o, por lo menos, trata de darle un
peso filoséfico que no ha tenido en siglos.

El Gorgias es el primer texto en la tradicién occidental que aborda la relacién de la
técnica con los valores como un problema. En este didlogo, Sécrates debate la naturaleza
de la techné o el «arte» de la retdrica. El distingue entre las artes verdaderas que estdn
sustentadas en un /ogosy lo que la traduccion al inglés llama knacks®, empeiriae en griego,
esto es, reglas de dedo basadas en la experiencia pero sin ningun racional subyacente
(Dodds, 1959, p. 225).

Para Platdn, un racional o /ogos necesariamente incluye una referencia al bien que

atiende el arte. El conocimiento del /ogos del arte, por lo tanto, involucra una concepcion

* En tanto escribo, me doy cuenta de que esas son prdcticamente las palabras de Calicles, quien admite que
encuentra los argumentos de Sdcrates atractivos; pero, concluye, «No puedes convencerme del todo»
(Platdn, 1952, p. 90).

5 [NT: «Artimafias» en espafiol].

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



1210

teleoldgica de sus objetos, una idea normativa de su «esencia» concebida como el
cumplimiento de sus potencialidades. Si el arte es la construccion de embarcaciones, su
logos no sélo dard instrucciones al constructor para poner tablas juntas en cierto acomodo,
sino que también lo guiard para hacer un barco que sea resistente y seguro. El arte del
doctor no incluye sélo diversas nociones sobre hierbas, sino que también considera la
mision curativa que gobierna su uso. Asi, estas artes van mas alld de una mera artimafia que
combina pedazos de madera o hierbas sin un orden subyacente o un propdsito.

La Idégica técnica vy las finalidades objetivas estdn unidas en las artes verdaderas,
mientras que las artimafias sirven sdlo a propdsitos subjetivos. Pero ya que somos
propensos a aceptar las apariencias como realidad y a buscar el placer en lugar del bien,
para cada arte hay una artimafia que imita los efectos del arte y engafia a sus clientes. La
cosmética sustituye la gimndstica, dando la apariencia de salud sin que esto sea realidad. La
retdrica, el poder de sustituir la apariencia por la realidad en el lenguaje, es la artimafia mds
peligrosa y suprema. En un debate sobre la construccion de barcos o la medicina, el orador
callard al experto cada vez. Los medios triunfan sobre los fines. La Unica forma para
protegerse a sf mismo es mediante el conocimiento que distingue la apariencia de la realidad
e identifica el /ogos de cada arte. El conocimiento, por lo tanto, es esencial en la busqueda
del bien.

Calicles es el promotor que se expresa mejor sobre la artimana de la retdrica en el
Gorgias. El tiene un ilimitado apetito de poder y placer que obtiene mediante su maestria
en los trucos del lenguaje. Que dicha ambicién no era solamente una idiosincrasia personal
queda claro al leer a Aristéfanes, Tucidides y otros autores contempordneos que
denunciaron la degeneracién moral y el egoismo de la Atenas imperial del siglo V. En los
asuntos externos, los atenienses oprimieron a sus propios aliados; mientras que,
internamente, la Asamblea se convirtié en un campo de batalla por el poder entre oradores
hambrientos. La versién de Platén sobre el tema de esta época fue, entonces, bastante
simple: ;Puede la fuerza lograr lo correcto? Su respuesta a esta pregunta es la base del
pensamiento racional ético en occidente.

Voy a revisar el argumento con Calicles brevemente, ya que la refutacién de dicha
vision establece las condiciones para los debates modernos sobre la tecnologfa y los valores.
Calicles interviene a la mitad del didlogo y argumenta que la justicia que Sdcrates considera
tan importante es mds Util para los débiles que para los fuertes, quienes pueden imponer

su voluntad sin la ayuda de la ley. Como es un interés especial meramente de los débiles, la

ANDREW FEENBERG



1211

justicia no tiene efectos sobre ellos. La justicia natural consiste simplemente en la regla del
fuerte sobre el débil y es diametralmente opuesta a la justicia convencional.

Calicles analiza los debates previos a estos términos. En todos ellos, Sécrates ha
atrapado a los defensores de la retdrica en contradicciones. Estas victorias, sefiala Calicles,
fueron producto de un truco, principalmente, actuar rdpido y sin compromisos en ambos
lados de la linea entre las metas naturales que la retdrica puede lograr, tales como el poder
y el placer, y los valores meramente convencionales de la €tica y la estética.

El andlisis de Calicles es astuto. Por ejemplo, Polo argumenta que es mejor cometer
una injusticia que sufrirla y, también, que cometer una injusticia es mds feo que sufrirla. De
esta forma, se encuentra a si mismo reclamando una cosa, pero argumenta que la misma, la
accién injusta, es mejor; o sea, que es menos dolorosa y al mismo tiempo es peor
estéticamente. Pero Calicles argumenta que el dolor pertenece a la naturaleza vy la belleza
a la convencidn. Cualquier argumento que mezcle las dos esferas serd inconsistente.
Ademads, Calicles le exige a Sdcrates que responda de acuerdo con la naturaleza,
renunciando a cualquier consideracion directa de los valores éticos o estéticos.

Entonces, Calicles defiende cierta doctrina hedonistica de acuerdo con la cual el
bien es meramente una sensacidn de placer subjetivo, un valor natural. De esta forma, no
hay una separacion entre la apariencia del bien y su realidad. jNo se necesita de una ciencia
del bien para «saber» que uno se la estd pasando bien! Sin embargo, sin una distincién entre
apariencia y realidad, la distincion socrdtica entre technéy empeiria colapsa: la racionalidad,
el /ogos, es irrelevante en la busqueda del bien definida como una mera sensacién que cada
quien puede verificar por si mismo.

El siguiente diagrama reune el andlisis de Calicles con un cuarto bien, agregado por
Sdcrates durante la discusion:

NATURALEZA (pfiysis)
PLACER (hedoné) [UTTLIDAD (ophelia)]

\
\

EL BIEN (agathom)

;
i

BELLEZA (kafon) JUSTICIA (dike)
CONVENCION (nomos)

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



1212

Sdcrates estd de acuerdo con las constricciones de Calicles y rdpidamente logra que
éste admita que la persecucion desmedida del placer conduce al dafio, por ejemplo, a la
mala salud. El placer; por lo tanto, es el valor mas alto, pero es buscado «en aras del bien»
(Platén, 1952, p. 72). En este pasaje, Platdn identifica al bien con «ophelia», la utilidad, otro
valor natural, entonces, la contradiccién en la que cae Calicles en ese momento —afirmando
que el placer es y no es el bien— no puede ser culpada como un juego engafioso en torno
a la diferencia entre naturaleza y convencién.

Después de esta refutacion decisiva, Sdcrates regresa de los bienes naturales a los
valores éticos y estéticos temporalmente suspendidos por solicitud de Calicles. En el famoso
mito que cierra el texto, Sécrates desmantela la distincién de Calicles entre naturaleza y
convencion. Radamantis juzga a los muertos y castiga a cada alma que sufre la «distorsidn
y fealdad por medio de la irresponsabilidad y libertinaje, la insolencia y falta de templanza
de sus actos» (Platdn, 1952, p. 104). La justicia divina es impuesta segin criterios estéticos
—«distorsion y fealdad»— pero no hay una pregunta sobre las apariencias convencionales
que perjudican al ojo del juez. La referencia estética es ontoldgica, ella mide la realidad actual
del alma «desnuda». Dicha concepcidn ontoldgica de la estética fue probablemente mds
accesible para los griegos que para nosotros, ya que ellos usualmente se referian a las
personas y sus acciones como bellas o feas por sus cualidades morales (Dodds, 1959, pp.
249-250). La estética, en este sentido, refiere a cdmo los individuos se definen a ellos mismos
a través de sus acciones —como Virtuoso, ladrén, generoso, mentiroso, etc. Lo que uno
hace no es accidental para el ser de uno mismo, sino que lo marca con un cardcter particular
que los otros pueden evaluar con criterios objetivos. El acto de autodefinicion es una
funcion del autocontrol racional (o la ausencia de éste) en términos de estdndares éticos y

estéticos.

3. Latiranfa de la razén

A los lectores modernos les parece dificil tomar seriamente la conclusion del didlogo
de Platon. El desplazamiento hecho con anterioridad del argumento de la ética y estética al
conflicto entre bienes hedonisticos y funcionales parece colocarlo en un plano puramente
racional que podemos aceptar mds facilmente. Ya que cosas como la salud se encuentran
entre los bienes funcionales, existe mucho que puede hacer la techné incluso sin la gufa de

los estandares contenciosos éticos y estéticos.

ANDREW FEENBERG



1213

Pero, jqué tan moderna es esta fase del argumento platénico? En un sentido, su idea
de fechné parece obvia. Las tecnologias estdn, de hecho, subordinadas a propdsitos que
aparecen en las disciplinas técnicas como una gufa de recursos y procedimientos. Muchos
de estos propdsitos son derivados de consideraciones como la salud y la seguridad que
tienen una racional objetiva. Un ingeniero de software que trabaja para Rolls-Royce Aircraft
me explicé que el 10 por ciento de su tiempo era utilizado para escribir cédigo, mientras
que el otro 90 por ciento era utilizado para probar su seguridad. Platén no dudarfa en
aprobar que el /ogos estd operando en Rolls-Royce.

De cualquier forma, nosotros, los modernos, no podemos generalizar utilizando
dichos ejemplos como lo hizo Platén. Por cada disefiador aerondutico benevolente, hay un
constructor de explosivos en algin sitio. Todavia podemos vincularnos con el énfasis de
Platdn en la necesidad de un racional, un /ogos, pero no estamos seguros de que éste incluya
necesariamente una idea del bien. De hecho, pensamos en las tecnologfas como carentes
de normas, como si estuvieran al servicio de propdsitos subjetivos de forma muy parecida
a las artimafias reconocidas por Platén. ;Qué ha desconectado a la tecnologia del valor en
los tiempos modernos?

Los fundadores del pensamiento moderno, René Descartes y Francis Bacon,
escribieron en una época cuando la tecnologia se parecfa mads a las yuntas y lanzas de la
Atenas de Platdn que a los automdviles y el Internet de hoy en dia. No obstante, Descartes
tuvo la temeridad de prometer que pronto nos convertiramos en «los maestros vy
poseedores de la naturaleza» mediante el desarrollo de las ciencias; y de forma popular,
Bacon argumentaba que «El conocimiento es poder» Claramente, estos escritores de la
modernidad temprana estdn, por lo menos en cuanto a sus intenciones, en un mundo
distinto del de los griegos —nuestro mundo. Aunque comparten con ellos las distinciones
fundamentales entre naturaleza y artefactos, esencia y existencia. Pero, la comprensidn de
Descartes y Bacon de estas distinciones es diferente a la de los griegos. Esto es
particularmente verdadero con respecto al concepto de esencia. Para ellos, asi como para
nosotros, lo que Aristdteles tomd por esencias son convenciones mds que una realidad. El
significado y propdsito de las cosas es algo que creamos, no algo que descubramos. La
separacion entre el ser humano y el mundo se ensancha de esta forma. No nos
encontramos en casa en el mundo, sino que lo conquistamos. La diferencia estd relacionada
con nuestra ontologfa bdsica y nuestro concepto de naturaleza. La pregunta que le dirigimos
al ser no es gué es, sino como funciona. La ciencia responde esta pregunta mds que revelar

las esencias en el sentido griego del término.

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 214

Hay que observar que la tecnologfa es aun el modelo del ser en esta concepcion
moderna. Esto era particularmente claro en la llustracion del siglo XVIII cuando los fildsofos
y cientificos retaron a los sucesores medievales de la ciencia griega con la nueva visidn
mecanicista del mundo. Estos pensadores exploraron la maquinaria del ser. Identificaron la
operacion del universo como si fuera un mecanismo de relojerfa, un dispositivo. Por extrafio
que parezca, la estructura subyacente de la ontologia griega sobrevivid a la derrota de uno
de sus principales conceptos, el concepto de esencia.

En el contexto moderno, la tecnologia no realiza las esencias objetivas inscritas en
la naturaleza del universo, como si lo hacia la techné Ahora aparece como puramente
instrumental, libre de valores. Ella no responde a propdsitos inherentes, sino que sélo son
medios al servicio de finalidades subjetivas. Para el sentido comin moderno, medios v fines
son independientes los unos de los otros. La tecnologia es «neutral» en tanto que no tiene
preferencia entre los diversos usos que se le puede dar: Esta es la filosofia de la tecnologfa
instrumentalista, que resulta un producto espontdneo de nuestra civilizacion, asumida
irreflexivamente por la mayorfa de las personas.

La naturaleza encuentra en este esquema de cosas a la naturaleza como materias
primas, no como un mundo que surge de si mismo, una pAysis, sino mds bien como materia
a la espera de ser transformada en aquello que deseamos. El mundo es entendido
mecdnicamente y no teleoldgicamente. Se encuentra ahi para ser utilizado sin ningln
propdsito interno. Occidente ha conseguido enormes avances tecnoldgicos con base en
esta comprension de la realidad. Nada nos restringe de nuestra explotacion del mundo. El
todo es expuesto a una inteligencia analitica que lo descompone en partes utiles. En el siglo
XIX se volvidé un lugar comun ver a la modernidad como un progreso sin fin.

Pero, jcon qué fines? Las metas de nuestra sociedad ya no pueden ser especificadas
mediante un conocimiento de cierto tipo, una techné como lo fue con los griegos, sino que
permanecen como elecciones subjetivas y arbitrarias sin esencias para guiarnos. A la razén
le conciernen solamente los medios y no los fines. Esto ha guiado a una crisis de la civilizacidn
de la que parece no haber escape: sabemos llegar a donde vamos, pero no sabemos por
qué vamos o a dénde. Los griegos vivieron en armonia con el mundo mientras que nosotros
estamos alienados de él por nuestra libertad de definir nuestros propdsitos como nos da
la gana. Mientras no se pudo atribuir un gran dafio a la tecnologfa, esta situacion no condujo
a dudas considerables mds alld de las acostumbradas protestas literarias contra la
modernizacion. Pero el siglo XX, con sus guerras mundiales, bombas atémicas, campos de

concentracién y catdstrofes naturales ha hecho cada vez mds dificil ignorar la extrana falta

ANDREW FEENBERG



1215

de rumbo de la modernidad.Ya que nos encontramos ante la carencia tan grande de saber
a dénde y por qué vamos, la filosoffa de la tecnologfa ha emergido en nuestra época como
una critica a la modernidad.

El precursor mds importante de esta critica es Max Weber (Weber, 1949; Schluchter,
1979). Weber distingue entre la racionalidad «sustantiva» y «formal» de forma que
corresponde en un aspecto significativo a la distincion platdnica entre techné y artimana.
Una racionalidad sustantiva, como la fechne, comienza reconociendo un bien y después
busca los medios para conseguirlo. Muchas instituciones publicas son sustantivamente
racionales en el sentido weberiano: la educacién universal es un bien que determina los
medios adecuados como salones de conferencias y maestros. La racionalidad formal se
preocupa Unicamente por la eficiencia de los medios y no tiene una referencia intrinseca a
un bien. De esta forma, es neutral a ser valuada, como los empeiria platdnicos. La
modernizacion consiste en el triunfo de la racionalidad formal sobre un orden de
racionalidad mds o menos sustancial heredado del pasado. El mercado es el instrumento
primario de esta transformacidn, sustituyendo con el nexo monetario la busqueda planeada
de valores. La burocracia y la administracion son otros dominios en que la racionalidad
formal eventualmente prevalece.

En Platdn, la artimafia estd sometida al deseo de poder del individuo, Calicles, por
ejemplo. Como la voluntad individual no puede instaurar un orden generalizado en la
sociedad, el triunfo de Calicles sélo podia llevar a la tiranfa y la reaccidn andrquica que le
sigue. La neutralidad de valor en Weber implica un propdsito subjetivo similar; aunque el
mercado y los procesos politicos establecen un orden de cierto tipo. La pregunta es
entonces, jcudl es ese orden? EI mismo Weber era bastante pesimista al respecto. El previé
una jaula de hierro burocrdtica aproximandose a la civilizacion occidental. La Idgica de los
medios tecnoldgicos utilizados en la sociedad occidental ha prevalecido sobre los valores
de la llustracidn de libertad e individualidad. Surgia un orden que carecia de cualquier
propdsito superior o significado, pero por lo menos, era un orden.

En los tiempos modernos, los términos platdnicos de distincion entre techné y
empeiria son despedazados y recombinados. Donde Platdn habia asociado la orientacidn al
bien con medios elaborados racionalmente, ahora la busqueda de placer y poder tiene su
propia légica como un sistema de medios institucionalizados en mercados y burocracias
cuya légica se impone independientemente de la voluntad humana y a cualquier concepcidn
del bien. Esta es la diferencia entre la tiranfa individual a la que temfa Platén y la tirania de

medios racionales que atormentaba a Weber.

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 216

El pesimismo de Weber de la modernidad alcanza su paroxismo con la escuela de
Frankfurt y Heidegger que sustituyen la tecnologfa por mercados y burocracias como los
principales instrumentos de la racionalizacion. La Dialectica de la llustracion, el cldsico de
Theodor Adorno y Max Horkheimer, tuvieron una profunda influencia en la aproximacion
de Marcuse a la tecnologia. De acuerdo con este libro, la lucha por controlar la naturaleza
exterior necesita el sacrificio y supresion de la naturaleza interna. Los seres humanos
distorsionados que surgen del proceso de civilizacion estdn llenos de agresividad y violencia
que son descargados como racismo y guerra (Adorno et al, 1972). «lLa tierra
completamente ilustrada irradia un desastre triunfal» (Adorno et al, 1972, p. 3). La
reduccidon de la razén a un mero instrumento subyace en este resultado desastroso. La
«razdn objetiva» que pensd conocer la naturaleza del universo y que podia derivar reglas
de conducta a partir de dicha intuicidn, es sustituida por una razén meramente «subjetivay,
un vestigio trunco de la antigua metafisica Unicamente buena para el control y la dominacidn
(Horkheimer, 1947, p. I'l). Calicles triunfa sobre Sdcrates al final. La distincion de Weber
entre racionalidad formal y sustantiva es radicalizada en una dialéctica de la llustracion. La
llustracidn termina por socavar su propia base mientras expone a la naturaleza y los seres
humanos a un poder sin restricciones.

Heidegger propone un argumento paralelo. Como se ha observado anteriormente,
esta aproximacion estd basada en el contraste entre la technée antigua y la tecnologfa
moderna. La techné describe las prdcticas de los oficios cargadas de valor de todas las
sociedades premodernas. Los artesanos satisfacfan las necesidades funcionales mientras que
también cumplian con los valores éticos y estéticos mds generales de la sociedad. En Grecia
Antigua, los oficios obedecen al /ogos extrayendo los significados objetivos o «formas» de
sus productos y materiales. Los griegos vivieron en un mundo de cosas autosustentadas,
confrontando a los seres humanos con una gran variedad de potencialidades Utiles con
miras a la realizacion mediante la manipulacion hdbil. La practica artistica se parece a los
oficios y pertenece a esta techné griega también.

En contraste, la tecnologia moderna se ha liberado a si misma en gran medida de
los compromisos valorativos de su sociedad. La version heideggeriana de la jaula de hierro
es un sistema de investigacidn y desarrollo, una tecnociencia. El argumenta que la realidad
es fundamentalmente reestructurada por dicha tecnociencia, de forma que la despoja
completamente de sus potencialidades intrinsecas y la expone a la dominacion. Incluso el
Calicles moderno queda atrapado en el sistema que piensa que domina. La tecnociencia es

mds peligrosa que la retérica o los mercados. El peligro no son meramente las armas

ANDREW FEENBERG



1217

nucleares u otra amenaza a la supervivencia, sino la obliteracién del estatus especial de la
humanidad y su dignidad como el ser mediante el cual el mundo se vuelve inteligible y lleno
de significado.

Platdn no habrfa estado sorprendido por estos diagndsticos; sin embargo, el cambio
de énfasis del abuso de los empeiria por sus usuarios a la destructividad inherente de la
tecnologia es peculiarmente moderna. Este cambio resulta del hecho que la tecnologia no
manipula meramente las apariencias, sino que sistematiza la realidad. En Adorno,
Horkheimer y Heidegger, la pregunta hecha por Platén es, por lo tanto, reformulada. Hoy
en dia estamos menos preocupados por la justificacion del poder que por el grave reto de
su presencia sublime como tecnologia. Nuestra pregunta es: ;Podemos vivir con la
tecnologia, es decir, con el poder en su forma moderna? El problema ético de lo correcto
y la fuerza es sobreseido por el problema ontoldgico de la transformacidn destructiva que
opera la tecnologia tanto en sus usuarios como en sus objetos. Estamos menos
preocupados de si los descendientes de Calicles tienen el derecho a gobernarnos que de
si el mundo dominado por ellos puede sobrevivir a los medios puestos en marcha por su
ambicién desmedida.

En este punto, parece que hemos cerrado el circulo. La tecnologfa, neutral a los
valores, resulta contener un valor en s mismo después de todo. Como sefiala Heidegger:
«La caracteristica sobresaliente de la tecnologia moderna yace en el hecho de que ya no
es de ningin modo meramente un medio y que ya no se encuentra meramente en ‘servicio’
de otros, sino que en cambio [...] despliega un cardcter especffico de dominacién» (como
citado en Zimmerman, 1990, p.214). Esta paradoja estd ya implicita en el recuento de Platén
de los empeiria. Hay que recordar que las «artimafas» no estdn orientadas hacia un bien,
sino que son «neutralesy» en si mismas. Gorgias dice algo como esto en el inicio del didlogo,
cuando explica que el maestro de retdrica no es mds responsable que el entrenador de
box por el uso que sus alumnos den a su arte (Platdn, 1952, pp. 15-16). Pero cuando
Sécrates describe a las artimafias como la cocina y la cosmética, resulta que estdn
esencialmente unidas con las apariencias y, por ello, también con diversos tipos de seduccion
y manipulacién (Platén, 1952, p. 26). La artimaia de la retdrica, en particular, sirve a la
dominacidn como lo hace la tecnologia en Adorno, Horkheimer y Heidegger.

Mientras que Platdn fundamentaba su esperanza en la techné nuestros pensadores
modernos encuentran desesperanza ahi. No tienen fe en la fechné porque la tecnologfa
moderna ha incorporado tanto el /ogos, la racionalidad, como la ophelia, la utilidad, en un

sistema sin normas que prevalece en todos lados sobre toda prictica que le haga

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



|218

competencia. El Calicles moderno tiene el poder, y nuestros pensadores, ya sean
conservadores como Heidegger o radicales como Adorno y Horkheimer, apenas pueden

vislumbrar un futuro impreciso en el que su reinado pueda de alguna forma terminar.

4, Modos de desocultamiento

4.1, La techné como desocultamiento

El diagndstico de Heidegger sobre nuestro tiempo es esencialmente diferente del
de Adorno, Horkheimer y Weber: Ellos aceptan la distincion de sentido comudn entre
racionalidad sustantiva y formal. Weber, en particular; asumidé la subjetividad ultima de las
metas, de la misma forma que todos tendemos a hacerlo en la sociedad moderna donde
no hay un consenso racional universal del significado y el valor. Para Weber, asi como para
nosotros, la sociedad moderna estd en lo correcto de sdlo confiar en los hechos. La fe
griega en un /ogos objetivo ha sido refutada ya hace tiempo por la ciencia moderna. La
nostalgia por el /ogos presente en Adorno y Horkheimer permanece sdlo como eso,
nostalgia. La redencidn de la llustracion que ellos imaginaron vendrfa, no de la recuperacidn
del /ogos, sino de una conciencia reflexiva de los limites y necesidades naturales y humanos.

Heidegger también crefa que el triunfo de los medios técnicos neutrales a los valores
sobre el pensamiento orientado a una finalidad es la consecuencia necesaria de nuestra
condicidon moderna. Pero €l observd esta condicidn como relativamente histdrica en sf
misma. Nuestra falta de capacidad para tomar seriamente al significado y al valor, nuestro
prejuicio en favor del conocimiento fdctico es precisamente la marca de esa relatividad. Es
esto lo que nos hace pasar por alto el cardcter fundamentalmente ontoldgico del
ser-en-el-mundo. Como resultado, vemos a la techné griega como precientffica. Pero,
;podemos encontrar una forma de entenderla que no sea interna a la modernidad? Esta es
la tarea que Heidegger se pone a si mismo y cree que puede ser lograda con una
fenomenologia de la existencia cotidiana.

El recuento de Heidegger de la techneé es muy distinto de la aproximacion
weberiana esbozada anteriormente. El parte de la suposicién de que el mundo es
desocultado inicialmente mediante la techné y que no preexiste en la forma de una
coleccidn de cosas presentes-y-a-la-mano tomadas por la actividad técnica humana de
forma contingente, por ejemplo, en esta o aquella ocasidn para cumplir esta o aquella

necesidad pasajera. Todo aspecto del ser que €l desvela en el estudio de la techné es

ANDREW FEENBERG



1219

originalmente postulado por la technée Esto incluye las materias primas del trabajo técnico.
Estos materiales son comprendidos como fuera de su lugar de produccién en lugar de ser
objetos preexistentes.

Aqui hay algo parecido a una reduccién fenomenoldgica operando. La «actitud
natural» en que las cosas son dadas objetivamente es suspendida para permitirles aparecer
como si fueran originalmente desveladas a la experiencia humana. La techné es considerada
ontolégicamente como la relacidn del Dasein con el mundo, mds que una interaccion causal
con las cosas. Aunque esto invierta nuestra perspectiva usual, no es arbitraria. Después de
todo, cada sociedad humana que conocemos, con la excepcidn de la nuestra, tiene nociones
de techné equivalentes a la idea griega, nociones que describen el significado de las cosas
en términos objetivos con base en las prdcticas subyacentes a la relacion de la sociedad con
su mundo. Es claro que cada sociedad asigna estos significados sin una base cientifica en el
sentido moderno, pero todas asignan significados, ese es el importante hecho que pasamos
por alto en nuestro entusiasmo de la mirada objetiva cientifica. Algo sucede en la relacidn
tradicional de la sociedad y el mundo que concebimos como arbitraria y subjetiva, pero que
Heidegger toma por el acto fundador en que los mundos son desocultados. Debe haber,
entonces, algin equivalente que funde nuestro mundo moderno también vy, sin duda,
Heidegger identifica esta equivalencia con la tecnologia moderna. Pero nosotros los
modernos somos extraordinariamente ignorantes de la idea de «mundo» como les parece
a todas las otras personas y como ha sido teorizada por los griegos.

Considerada como una fenomenologia en este sentido, el andlisis de la Zechnéhecho
por Aristdteles muestra una unidad originaria subyaciendo en las dicotomias del
pensamiento objetivista. De hecho, anticipa el andlisis de Heidegger sobre el
ser-en-el-mundo. Esto explica por qué la Fregunta por la técnica de Heidegger comienza
con una revision aristotélica sobre la techné. El ensayo estd basado en la idea de que la
interpretacion moderna de la tecnologia como instrumental es inadecuada, que hay algo
mds profundo que subyace a nuestra suposicién de la tecnologia como medio. Como
Heidegger lo dice, «la esencia de la tecnologia no es de ninguna forma tecnoldgica»
(Heidegger, 1977, p. 4). jQué es entonces! Inicialmente él promete que la esencia de la
tecnologia serd desvelada por una investigacion de las cuatro causas aristotélicas. Heidegger
insiste en que la palabra griega traducida por «causa», artion en realidad significa «estar
endeudadoy. Las cuatro causas muestran caminos en que una cosa estd en deuda por su

existencia (Heidegger, 1977, p. 8).

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 220

En el eemplo de Heidegger; un cdliz de plata estd endeudado:

e Con la materia, la plata de la que estd hecho.

e Con el eidos o esencia, es decir, con la idea de cémo se deberia de ver el cdliz
cuando esté acabado.

e Con lafinalidad o felos que limita los significados posibles vy los usos del cdliz a
una forma Unica de ser.

e Finalmente, con el artesano que «considera cuidadosamente y redne los tres

caminos del ser responsable y estar endeudado antes mencionados».

El artesano de ninguna forma es la causa del cdliz en nuestro sentido, sino un agente
responsable de hacer aparecer el cdliz. El artesano toma su lugar en la poresis mediante un
tipo especffico de conocimiento llamado techné que le permite reunir las otras causas y
completar la tarea. La techné es, entonces, un modo de desocultamiento, en tanto que
coloca el trabajo terminado ante nosotros, haciéndolo presente. A este modo griego de
desvelar, Heidegger lo llama «traer-ahi-delante», un Her~vor-bringen (Heidegger, 1977,p. 10).
La comprensidn del ser de los griegos estd modelada sobre la estructura de una produccidn
artesanal, technée vy su forma de desocultacion.

Estas reflexiones son en realidad un esbozo del andlisis mucho mds elaborado que
Heidegger desarrolld en sus lecturas tempranas sobre Aristdteles. En 1923, Heidegger dio
una conferencia magistral titulada «Interpretaciones fenomenoldgicas sobre Aristdtelesy
(Heidegger, 2002, p. I | 1% El mayor logro de Aristételes, seglin esta conferencia, es su andlisis
de kinesis, el movimiento, pero el movimiento en un sentido que ningun interprete previo
a Aristdteles habfa concebido. Se trata del movimiento de la «vida fdctica,» mds tarde
llamado Dasein, que Aristdteles habria considerado antes que nadie. Este movimiento
consiste en compromisos prdcticos con el mundo, interpretados en términos de la teoria
aristotélica de la techné. La techné es el modelo de «desocultamiento» para los griegos, es
decir; la forma griega de experiencia del mundo. El estudio sobre la kinesislleva directamente
a los problemas de la ontologfa, los problemas que mas le interesan a Heidegger. En esta
interpretacidon parece que Aristdteles se anticipa a la teorfa de Heidegger en Ser y 7iempo,

donde la actividad instrumental cotidiana ofrece el acceso bdsico a la realidad. Theodor

¢ Como asistente de Heidegger, Marcuse tuvo acceso a muchas conferencias y transcripciones de cursos sin
publicar, algunas de las cuales hizo él mismo. La transcripcion de esta conferencia se encuentra entre sus
papeles en el archivo Marcuse en Frankfurt. Para una lista de estos documentos, ver Regehly (1991).

ANDREW FEENBERG



| 221

Kisiel resume la vision de Heidegger en esta etapa temprana del desarrollo de su
pensamiento: «El campo de objetos que produce el sentido original del ser es aquel de los
objetos producidos en vias de uso. De acuerdo con esto, no es el campo de las cosas en su
reificacion tedrica, sino en el mundo encontrado en torno a nuestra produccion, hacer y
utilizar que es la base, el acuerdo-al-cual y hacia-el-cual de la experiencia original del ser
[...] El sersignifica ser producido,y como producido, ser accesible a ser usado y desechado,
significativo con relacién a una forma particular de estar» (Kisiel, 1993, p. 264)’.

De cualquier forma, mientras desarrolla su critica a la tecnologia, Heidegger
comienza a argumentar que el modelo productivo es la fuente remota del pensamiento
tecnoldégico moderno v, por lo tanto, estd fundamentalmente equivocado. En el periodo
cuando estd escribiendo Ser y tiempo, comienza a retractarse de la posicidn esbozada en
su conferencia temprana sobre Aristételes. El atin aprueba la atencidn de los griegos en la
produccidn, pero considera que lo comprendieron sin autenticidad, como un objeto en el
mundo y no como la desocultacion original de un mundo (Heidegger, 1982, pp. [ 10-111).
En algunos de sus trabajos tardios, el concepto de produccién es refinado por Heidegger
como un proceso meramente ideal de manifestar entidades. La produccidn es separada de
sus raices en el sentido comun de hacer artefactos y se convierte en un sindnimo de
desvelamiento (Heidegger, 1998, p. 222). Para 1939, Heidegger niega que la techné sea (til
para comprender la physis, precisamente la posicion opuesta a su trabajo mds temprano
(Heidegger, 1998, p. 223). En su conferencia de 1950 sobre «lLa cosa», Platén y Aristételes
son descartados por haber confundido la esencia de la cosa con el eidos movilizado en la
techné de su hacer (Heidegger, 1971, p. 168). La salvacion vendrd de un dominio mds alld
de la produccidn. Los intérpretes normalmente proyectan esta actitud negativa tardia hacia
la produccién en su trabajo temprano con resultados confusos, ya que Heidegger nunca

rompid completamente con su consideracién fenomenoldgica sobre ello.

42.  El concepto de esencia de Marcuse

Al momento en que Heidegger hizo este «giro», Marcuse se habfa ido. Su
pensamiento continda con el andlisis del ser centrado en la produccidn de la etapa temprana
de Heidegger. El modelo de la techné lo influencia profundamente, aunque la presencia del

término es enmascarada rdpidamente por la influencia del Marx temprano. La innovadora

7 En este pasaje, y a lo largo de todo el texto, las itdlicas se encuentran en el original.

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 222

reinterpretacion de Marcuse sobre Hegel es un estudio de la misma problemdtica sobre el
movimiento, que es central al pensamiento temprano de Heidegger. El giro de Marcuse
hacia Hegel no es para ignorar a Heidegger, sino un intento de resolver las implicaciones de
la interpretacion temprana de Heidegger sobre Aristdteles a través de la dialéctica de Hegel
que, Marcuse sefiala, estd basada en Aristdteles. La dialéctica describe el cardcter
contradictorio de la existencia que Marcuse interpreta como una teorfa de la desvelamiento
en algo parecido al sentido propuesto por Heidegger.

La teoria de Heidegger del desocultamiento sugiere un camino de vuelta a un
concepto de esencia, pero no especifica ningun contenido para ese concepto. Por mucho
que queramos revivir el concepto antiguo de esencia, éste permanece como parte de una
ontologia superada con implicaciones socialmente conformistas. Los estdndares, en
términos de cudles fueron asignadas potencialidades a las cosas en la antigliedad, eran
estdndares comunitarios aceptados acriticamente por los filésofos. Por ejemplo, el cdliz de
Heidegger tiene una forma predeterminada establecida en la cultura y aceptada
acriticamente como esencial por el artesano y la comunidad. La filosoffa griega traiciond una
fidelidad inconsciente a limitaciones de su sociedad superables histéricamente al tratar las
convenciones como esencias (Marcuse, 1964, pp. 134-135). La filosofla moderna no podia
proceder de esta manera ingenua, sino que demandaba bases universales vy verificables.

Marcuse acepta que en la vision moderna las esencias no pueden estar basadas en
los estandares de la tradicidon y la comunidad, ni derivadas especulativamente en una
metafisica a priori de algin tipo. Pero lo que él llama «pensamiento unidimensional» resulta
en que el escepticismo moderno rechaza la idea de esencia del todo y se queda en el nivel
empirico; por lo tanto, evita el conformismo ligado a la tradicidn y la metafisica obsoleta,
pero lo hace tratando la |égica de la tecnologia como un principio ontoldgico. Hoy en dia
podemos disefiar nuestros «cdlices» tecnoldgicos de la forma que queramos y eso parece
ser un tipo de liberacidn. Pero la liberacidn tiene un precio: el pensamiento unidimensional
no puede reconocer las potencialidades inherentes v, por lo tanto, no puede ofrecer guia a
la reforma social. ;A qué podemos recurrir para generar criterios! ;Cudles son, por ejemplo,
las bases para preferir el respeto a la naturaleza sobre su explotacién desmedida, libertad
o dominacién?

El centro del problema es una vez mds el concepto de esencia. Como Heidegger,
Marcuse desestima cualquier regreso a la metafisica griega. Pero, a diferencia de Heidegger,
se resiste a reducir todo el pensamiento esencial a la contemplacién del proceso de

desvelamiento. En cambio, busca reconstruir el concepto de esencia histéricamente. Esto lo

ANDREW FEENBERG



| 223

involucra en encuentros increibles con Hegel, Freud y las vanguardias artisticas de principios
del siglo XX.

La filosoffa antigua unia al /ogos con el eros, abstraccidn tedrica sobre orientarse
hacia el bien. Pero esta posicion carecia de autoconciencia histdrica. La dindmica temporal
que encontraba en las cosas era especifica a un individuo o especie. Cada tipo de cosa tenfa
Su propia esencia Yy, aunque, estas esencias eran objetos del esfuerzo, no existian en el
tiempo. Por lo tanto, la filosoffa antigua llegd a una concepcidn estdtica de las ideas fijas. La
naturaleza fija de sus esencias corresponde a la propia falta de autoconsciencia histdrica, la
inhabilidad para concebir al /legar a ser como la determinacion ontoldgica fundamental.

Hoy en dfa, dicha concepcidon ahistdrica de la esencia es inaceptable. Hemos
aprendido que los seres humanos se crean a si mismos y a su mundo durante el curso de
la historia. No sdlo las cosas individuales estan atrapadas en el tiempo, sino que las esencias
también. Si fuéramos a revivir el lenguaje de la esencia hoy en dia, su conceptualizacion
deberfa ser histdrica. De acuerdo con esto, Marcuse reconstruyd tanto la nocidon de /ogos
como la de eros como categorias histdricas, reinterpretando las tensiones observables en
la realidad como parte de un proceso histérico de mayor envergadura.

El historicismo marcusiano estd enraizado en el materialismo de la tradicion
marxista. La dialéctica como una ldgica de las interconexiones y contextos desocultados en
el paso del tiempo ofrecen una alternativa al dogmatismo antiguo v al positivismo moderno.
Sus conceptos reguladores, tales como libertad y justicia, no son ideales en un sentido
tradicional porque no tienen un significado fijo. El contenido de los universales como estos
deriva de las tensiones en la realidad mds que de nociones preconcebidas
especulativamente o de consensos sociales aceptados acriticamente. No son agotados por
ningun arreglo institucional, sino que siempre apuntan mds alld de esto como
potencialidades aun no realizadas (Marcuse, 1964, p. 133). La funcidn de la filosofia como
conocimiento que trasciende lo dado es cumplido ahora por estos universales criticos o
«sustantivos»®,

La dialéctica de Hegel es, de hecho, el intento por conseguir la misma reconstruccion
de la esencia que Marcuse requiere. La Logica de Hegel disuelve la distincion tradicional

entre esencia y apariencia en la dindmica de su relacién. Las cosas no tienen esencias fijas

8 jEs esto una regresién idealista a la que Adorno condend como pensamiento «identitario»? No lo creo. Los
universales marcusianos significan precisamente lo no-idéntico que se resiste a las formas de la sociedad
existente. Por ejemplo, el «ideal» de la libertad, entendido como el desarrollo libre y auténomo del sujeto,
simplemente valida la orientacidn para realizar sus potencialidades, si es necesario contra las formas
establecidas, es decir, lo idéntico.

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 224

separadas de sus manifestaciones porque las cosas en si mismas son estables y fijas. Mds
bien, ellas pertenecen a un campo de interacciones que establecen su coherencia interna y
sus limites. Estas interacciones son una fuente de tensiones que dirigen a las cosas hacia sus
potencialidades de desarrollo. Para Hegel, las potencialidades estdn inscritas en las cosas,
pero no las constituyen como sustancias aristotélicas independientes. En cambio, algo en la
constelacidn de sus conexiones presentes le da direccion a su desarrollo. Pero, ;qué es este
algo?, jpor qué es un desarrollo mds que un cambio aleatorio?

Esta pregunta, en tanto le concierne a Hegel, es normalmente respondida haciendo
referencia al «absoluto» que se supone es el fin al que tienden todas las cosas. Este Hegel
teleoldgico no tiene un uso concebible para Marcuse. En su trabajo temprano, Marcuse
rechaza esta interpretacidn, volteando al concepto de vida de Hegel para una ontologfa
radicalmente orientada al futuro que estd endeudada tanto con Heidegger como con Hegel.

El Ser y tiempo de Heidegger describe al Dasein, el ser humano, como
fundamentalmente involucrado con la pregunta por su propio ser. Esta pregunta no puede
responderse con referencias a hechos objetivos o nociones metafisicas sobre la naturaleza
humana, sino que debe ser resuelta mediante elecciones y acciones en el mundo. El
recuento existencial de lo humano de Heidegger sustituye al tiempo y movimiento por las
esencias atemporales que han obsesionado a la especulacidn filosdfica desde Platdn en
adelante, de ahi el tftulo de su libro.

La analitica del Dasein influencia la interpretacion de Marcuse sobre la
Lebensphilosophie de Hegel, oscurecida en la Ldgica por el énfasis en el absoluto. La vida
en el trabajo temprano de Hegel es un proceso de movimiento, negando y acomodando
un entorno. La eleccién de la vida como un tema ontoldgico fundamental le da sentido al
énfasis de la interconexion y proceso en la dialéctica del desarrollo. El proceso de la vida
tiene una direccidn: la vida busca preservarse y darse continuidad, pero no estd confinada
por una finalidad predeterminada, sino que inventa su futuro mientras sucede. Esto es
eminentemente verdadero de los seres humanos modernos y su sociedad.Ya no existe una
esencia previa que define qué es ser humano. Ahora, los seres humanos deben hacerse a sf
mismos. En la lectura de Marcuse, la vida hegeliana, asi como el Dasein heideggeriano,
descubren su sentido por delante de si como una eleccidon condicionada, una apropiacion,
en lugar de como una causa determinante que lo antecede. Es negativa, no positiva.

Una vez que Marcuse se suma a la escuela de Frankfurt, este hegelianismo
heideggeriano original es superpuesto con un concepto mesidnico del futuro derivado de

forma Ultima por Walter Benjamin. El futuro no es entonces simplemente una creacidén

ANDREW FEENBERG



| 225

humana sino una posibilidad redentora que interrumpe la continuidad de la historia. Las
potencialidades esenciales, en tanto permanecen aterrizadas racionalmente en el andlisis
social y la crftica, delinean esta redencién desvelando al mundo en su verdad. Como escribe
Adorno, «La Unica filosofia que puede ser practicada responsablemente frente a la
desesperacion es un intento de contemplar las cosas como se presentarian a si mismas
desde el punto de vista de la redencién [...] Las perspectivas deben ser formadas de tal
manera que desplacen vy se distancien del mundo, desveldndolo ser junto con sus fisuras y
hendiduras, tan indigente y distorsionado como aparecerd un dia bajo la luz mesidnica [...]
Negatividad consumada cuando se encuentra cara a cara delineando la imagen especular
de su opuesto» (Adorno, 1974, p. 247).

Todo esto determina la forma de la critica tardfa a la tecnologfa de Marcuse. El no
es hostil ni indiferente hacia la tecnologia moderna, sino que hace un llamado a su
reconstruccion radical. Marcuse acentda que en la sociedad liberada «puede que algunas
cualidades perdidas del trabajo artesano reaparezcan en la nueva base tecnoldgica»
(Marcuse, 1972, p. 60).Y se refiere a «La nocidn griega de la afinidad entre artes y técnicas»
para ilustrar su tesis en la que la tecnologia puede ser redimida por la imaginacion (Marcuse,
1964, p. 238). Aunque Marcuse no utiliza el término, la idea de fec/iné reaparece, entonces,
como la base para un nuevo tipo de relacidn con el mundo, basado en una vida que afirma
«sensiblemente», o un proyecto existencial. Este proyecto infundiria a la tecnologfa con la
mision de realizar las potencialidades de los seres humanos y las cosas. La razon en si misma
serfa transformada, recuperando la promesa progresiva de la llustracién contra la catdstrofe
presente. Ya redimida, la razén trascenderfa la oposicidon de técnicas y valores, justo como
lo hace la technée.

El pensamiento de Marcuse sobre lo que estoy llamando una nueva techné atraviesa
dos etapas. En primer lugar, en la fase que dura hasta los sesenta tardios, él interpreta el
concepto de esencia mediante otro de potencialidad hegeliano-marxista. En la
interpretacién hegeliana de Marcuse, el marxismo describe una dindmica de fuerzas
mediante la cual el potencial humano es realizado. La definicién de ese potencial es
ultimadamente la labor de aquellos que luchan por su realizacidn, pero es anticipada en las
construcciones imaginativas del arte vy la filosoffa. Las potencialidades emergen de la historia
y no estdn confinadas por la forma dada de las cosas.

En una segunda fase, bajo la influencia de la Nueva lzquierda, Marcuse identifica una
«nueva sensibilidad» que se involucra estéticamente con el mundo. Lo que la teorfa ha

identificado como potencialidad en el argumento previo, ahora aparece en la sensacion en

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 226

sf como una nueva forma de sensibilidad hacia las cosas y sus posibilidades. Los criterios de
la reforma de la tecnologfa surgirdn en la experiencia. Los valores una vez mds serdn
encontrados en el mundo en lugar de impuestos voluntariamente desafiando los Iimites
humanos y naturales. Estos valores, valores de la vida en si misma, no pueden aparecer en
forma de hipdtesis verificables cientificamente o «verdades eternas», pero tampoco son
meramente subjetivos. ;Qué son los valores y cdmo se relacionan con la tecnologfa? Como
Sdcrates, Marcuse sdlo puede responder a esta pregunta relativizando la oposicion entre

naturaleza y cultura que subyace a esta alternativa.

5. La techné de nuevo: epilogo con Platén

Marcuse estd interesado en definir el «bien» como algo parecido al sentido en que
la filosofia politica moderna utiliza el término, pero también en el sentido original usado por
Platén. El Gorgras de Platdn es, una vez mds, relevante para nuestra investigacién. En ese
didlogo, el Bien en si es dividido en cuatro bienes subsidiarios: placer; utilidad, belleza y justicia.
Todos los seres humanos nos encontramos en busqueda del bien de acuerdo con Platén,y
su division cuadruple engloba los motivos que conducen a la mayoria de las personas, casi
todo el tiempo, identificando aspectos transhistdricos innegables de la vida humana. Sin
embargo, cada sociedad ofrece un significado diferente a los cuatro bienes y organiza sus
relaciones diferentemente. Este aspecto del Bien no fue reconocido en la antigliedad, pero
es obvio para nosotros y subvierte las pretensiones de un universalismo moral tal como el
de Platdn.

La razdn cldsica con su contenido de valor sustantivo es victoriosa en el didlogo de
Platdn, pero fue derrotada posteriormente por las herencias positivistas y relativistas de la
llustracion. Serd entonces cuando Marcuse la reviva en una nueva forma como una
alternativa a la racionalidad tecnoldgica de la tecnocracia liberal de postguerra. Como
Sdcrates, Marcuse debe recuperar el pensamiento esencial para encontrar un lugar donde
detenerse a juzgar a una sociedad obsesionada con la riqueza y el poder, pero la Idgica de
su argumento es bastante diferente a la de Sdcrates. El vinculo entre racionalidad vy
teleologfa ha estado roto por siglos. Los descendientes de Calicles gobiernan las sociedades
modernas y este estado de las cosas no puede ser revertido a un nivel puramente
conceptual, por ejemplo, refutando al hedonismo (Marcuse, 1964, p. 148). En efecto, hay un

sentido en el que el hedonismo, con su rechazo de la moderacidn erdtica, nos ofrece una

ANDREW FEENBERG



| 227

mirada a la liberacidon de una sociedad represiva orientada a la supervivencia (Marcuse,
1968, p. 188).

Esta interpretacién difiere de la de Platén en muchos sentidos, no menos con
respecto a definir el Bien como la afirmacién de la vida, eros. La utilidad (ophelia), en la
forma simple que Sdcrates introdujo, no es ya una aliada de la filosoffa, sino que funda una
racionalidad operacional que sustituye a la filosofia. Desde el punto de vista de este
racionalismo moderno, las obligaciones fluyen de los requerimientos de sistema y no de las
esencias; éstas no trascienden una mala realidad como lo hacfan para Sdcrates, sino que
garantizan su buen funcionamiento. La «justicia natural» de nuestro tiempo es la eficiencia.
Con la excepcion de la eficiencia, todas las normas, tanto éticas como estéticas, entran al
limbo de la convencionalidad a la que Calicles hace mucho tiempo las consignd. La vieja
filosoffa es considerada ahora caduca y especulativa. La belleza ha sido reducida a ser un
empaque, una propuesta de venta medida por su valor comercial.

De esta forma, Marcuse, una vez mds como Sdcrates, debe confrontar la critica
escéptica de la filosofia, y también tiene que proseguir con el argumento bajo las limitaciones
impuestas por el adversario. Sdcrates aceptd el reto de Calicles de argumentar «de acuerdo
con la naturaleza» y no con la convencidn, y eventualmente fue capaz de superar su
oposicion. Marcuse debe también llamar la atencidon de una base comun, es decir la
moderna, de argumentacion para poder recuperar el rango completo de los valores. Esta
base es la experiencia.

Justo como Platdn se sobrepuso a la oposicion entre naturaleza y cultura en el mito
de Radamantis, también lo hace Marcuse mediante la interpretacion estética de la
experiencia.Las necesidades vy la tecnologfa, liberadas de su forma en una sociedad represiva,
desempefian el papel de hedoné (placer) y ophela (utilidad). Aunque estos son principios
«naturales», Marcuse los interpreta culturalmente. Ellos son relativizados mediante una
teorfa del desarrollo histdrico de los instintos v la critica social de la racionalidad tecnoldgica.
Kalon (belleza) y diké (justicia) regresan como estética y ética, principios culturales que
ahora toman algunas caracteristicas de la naturaleza mediante la interpretacién freudiana
de Marcuse sobre su base «bioldgica.

En adicion a las distinciones que realizd Platdn, Marcuse introduce otro eje, la
diferencia entre prdctica y teorfa, el campo de la experiencia y el de la representacién
objetiva. Este segundo eje estd relacionado con los requerimientos experienciales de una
politica emancipatoria. Una transformacién democrdtica de la sociedad debe responder a

las preocupaciones publicas prdcticas. Esta no era una preocupacién para Sécrates. Del lado

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 228

de la préctica debemos incluir las nuevas necesidades y las percepciones estéticamente
informadas de una sensualidad liberada. El lado tedrico consiste en principios técnicos
basicos e ideales €ticos. Estos deben de reconciliarse uno con el otro y con la préctica en

una nueva racionalidad tecnoldgica.

NATURALEZA
CULTURALIZADA

NUEVAS NECESIDADES PRINCIPIOS TECHICOS

PRACTICA VIDA TEORIA
ESTETICA ETICA
CULTURA
NATURALIZADA

A cada uno de estos cuatro bienes le corresponde una privacién especifica: las viejas
falsas necesidades de una sociedad de consumo competitiva, la fealdad del medio ambiente
que crea, la inmortalidad de la explotacidn, violencia y guerra esenciales para el
funcionamiento del sistema y, finalmente, las fallas accidentales de técnicas particulares vy la
falla mds profunda del sistema tecnoldgico como un todo al servicio de las necesidades
vitales humanas y para proteger el medio ambiente. Todas estas privaciones son invocadas
y representadas de una u otra forma por las pequefias élites culturales que funcionan como
conciencia critica de la sociedad. Desde la subcultura artistica bohemia del siglo XIX hasta
la contracultura de la década de 1960, una critica se desdobla, que es progresivamente mds
concreta y realizable: el fin de la utopia’ El reto del Marcuse tardio es teorizar la
generalizacidn de dicha critica a la poblacion como un todo mediante una transformacion
de la sensibilidad.

La estética aqui no es una cuestion de contemplacion, sino que tendrfa que ser
interpretada en términos cldsicos como una categorfa ontoldgica. En esta aplicacion a los

asuntos humanos, expresa la significancia reflexiva de las acciones de los actores por su

? Léwy y Sayre (2001) analizan la historia de esta critica como romanticismo.

ANDREW FEENBERG



| 229

propia existencia. En el mito de las Islas de los bienaventurados que concluye el Gorgias, las
almas desnudas de los muertos son juzgadas en su realidad. De esta forma, la estética
marcusiana evalda sociedades desnudas, despojadas de sus imdgenes medidticas
autocelebratorias. Una sociedad en la que la falta de vivienda, la miseria urbana, las prisiones
y la guerra son un lugar comun se define a si misma por estas «acciones» en términos que
podemos condenar razonablemente con bases estéticas en este sentido cldsico.

El proyecto de Marcuse no es tan imprdctico como su lenguaje altamente abstracto
lo hace parecer. En un punto él menciona «jardines y parques y reservas» como un pequefio
ejemplo de la «transformacion liberadora» que nos espera (Marcuse, 1964, p. 240). Mds
significativamente, yo pienso que ya tenemos versiones débiles de las techna/ modernas en
campos como la medicina, la arquitectura vy la planeacion urbana y ambiental. Las culturas
técnicas tienen, en significante medida, base en valores que mejoran la vida, derivados de
una larga historia y un amplio rango de experiencias contenidas en estos campos con
ambiciones tecnocrdticas estrechas y comercialismo. Cada una de estas disciplinas postula
una esencia idealizada, como la salud, la vivienda, la ciudad, el balance natural. La democracia
requiere la discusion publica y el refinamiento de estos ideales en un contexto liberado de
la propaganda, la publicidad y la ideologia tecnocrdtica y determinista. Esto no es adn posible,
pero a pesar de las limitaciones obvias de estas disciplinas, ofrecen, por lo menos, un modelo
imperfecto para la nueva racionalidad técnica por la que aboga Marcuse. La generalizacidn
de esta forma de racionalidad tecnoldgica, controldndola mediante el debate politico
democrdtico, no es una mera fantasfa sino un proyecto de resistencia concreto al poder
tecnocorporativo.

Estamos familiarizados hoy en dfa con dos principales tipos de politica. Son politicas
instrumentales apuntadas hacia el poder; leyes e instituciones vy politicas identitarias
mediante las cuales los individuos intentan redefinir sus roles sociales y su lugar en la
sociedad. Yo argumentarfa que Marcuse, como la misma Nueva Izquierda, representan un
tercer tipo de politica. Yo la llamo una «politica civilizatoria», una politica de
autodeterminacion colectiva que ya no se preocupa por poder, leyes e instituciones, sino
por el significado de nuestra humanidad. En estos términos, la pregunta politica es: ;Qué
tipo de personas somos, en qué clase de mundo queremos vivir, qué nivel basico minimo
de justicia e igualdad podemos esperar en nuestros asuntos?! La Nueva Izquierda respondid
que no podemos seguir como antes y al hacerlo le dieron eco al «gran rechazo» de Marcuse
a una sociedad industrial avanzada. Necesitamos reconocer la mediocridad de la sociedad

y las injusticias sobre las que se basa, no por generosidad o autosacrificio personal, sino por

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 230

un sentido mayor de quién y qué somos. Las ideologfas que se encuentran tapando el
camino, incluso si se identifican con la racionalidad misma, deben ser derrocadas. Un panfleto
ampliamente distribuido durante los eventos del mayo francés de 1968 anunciaba que «el
progreso serd lo que queramos que sea» (Feenberg et a/, 2001, p. 77). Ese era, abreviado,
el mensaje politico esperanzado abreviado que Marcuse intentd enviar y que adn no estd

agotado.

ANDREW FEENBERG



| 231

Bibliografia

ADORNO, T, y HORKHEIMER, M. (1972). Dialectic of enlightenment (. Cummings, trad.).
Herder & Herder.

ADORNO, T. (1981). Minima moralia (E. F. N. Jephcott, trad.). Verso. (Obra original publicada
en 1974)

BERNASCONI, R. (1986). The fate of the distinction between praxis and poesis. Heidegger
Studies, 2, 1 1'1-139.

DoDbDs, E. R (1959). Plato’s Gorgias. Oxford University.

FEENBERG, A, y Freedman, J. (2001). When poetry ruled the streets: The French May events
of 1968. State University of New York.

HEIDEGGER, M. (1971). Poetry; language, and thought (A. Hofstadter, trad.). Harper & Row.

—(1977). The guestion concerning technology (W. Lovitt, trad.). Harper & Row.
—(1982). Basic problems of phenomenology (A. Hofstadter, trad.). Indiana
University.
—(1998). On the essence and concept of physis in Aristotles Physics B, | (W.
McNeill, trad.). Pathmarks. Cambridge University. (Obra original publicada en 1939)
—(2002). Phenomenological interpretations in connection with Aristotle (J. van
Buren, trad.). Supplements. State University of New York. (Obra original publicada
en 1922)

HICkMAN, L. (1990). John Dewey's pragmatic technology: Indiana University.

HORKHEIMER, M. (1947). Ecljpse of reason. Seabury.

KISIEL, T. (1993). 7The genesis of Heidegger's Being and Time. University of California.

LOWY, M.,y SAYRE, R. (2001). Romanticism against the tide of modernity (C. Porter, trad.).
Duke University.

MARCUSE, H. (1964). One-dimensional man. Beacon.

—(1968). Negations (J. ). Shapiro, trad.). Beacon.
—(1969). An essay on liberation. Beacon.

PLATON. (1952). Gorgias (W. C. Helmbold, trad.). Bobbs-Merrill.

—(1956). Futhyphro, Apology and Crito (F. ). Church, trad.). Bobbs-Merrill.

REGEHLY, T. (1991). Ubersicht tber die «Heideggeriana» im Herbert Marcuse-Archiv der
Stadt- und Universitdtsbibliothek in Frankfurt am Main. Heidegger Studies, 7,
179-209.

Techné: De Platdn y AristSteles a Heidegger y Marcuse hénadas |V



| 232

SCHLUCHTER, W. (1979). The rise of Western rationalism: Max \VWeber's developmental
history (Trad. G. Roth). University of California.

THOMSON, I. (2000). Ontotheology? Understanding Heidegger's Destruktion of metaphysics.
International Journal of Philosophical Studles, 8(3),297-327.

WEBER, M. (1949). The methodology of the social sciences (E. Shils y H. Finch, trad.). The
Free.

ZIMMERMAN, M. (1979). Heidegger and Marcuse: Technology as ideology. Research in
Philosophy and Technology; 2, 245-26 1.
—(1990). Heidegger's confrontation with modernity: Technology, politics, art Indiana
University.

ANDREW FEENBERG



